
163/11/A/2009 

 
WYROK 

z dnia 2 grudnia 2009 r. 
Sygn. akt U 10/07* 

 
W imieniu Rzeczypospolitej Polskiej 

 
Trybunał Konstytucyjny w składzie: 
 
Bohdan Zdziennicki – przewodniczący  
Stanisław Biernat 
Zbigniew Cieślak 
Mirosław Granat 
Marian Grzybowski 
Wojciech Hermeliński 
Adam Jamróz – sprawozdawca 
Marek Kotlinowski 
Teresa Liszcz 
Ewa Łętowska 
Marek Mazurkiewicz 
Janusz Niemcewicz 
Andrzej Rzepliński, 
 

protokolant: Grażyna Szałygo, 
 
po rozpoznaniu, z udziałem wnioskodawcy oraz Ministra Edukacji Narodowej i 

Prokuratora Generalnego, na rozprawie w dniach 1 lipca i 2 grudnia 2009 r., wniosku 
grupy posłów o zbadanie zgodności: 

1) rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej z dnia 13 lipca 2007 r. 
zmieniającego rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu oceniania, 
klasyfikowania i promowania uczniów i słuchaczy oraz przeprowadzania 
sprawdzianów i egzaminów w szkołach publicznych (Dz. U. Nr 130, poz. 
906) z art. 25 ust. 1 i 2, art. 32 ust. 1 i 2, art. 53 ust. 3 w związku z art. 48 
ust. 1 oraz z art. 92 ust. 1 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej, 

2) rozporządzenia powołanego w punkcie 1 z art. 6 ust. 2, art. 10 ust. 1, art. 
20 ust. 2 i 3 ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności 
sumienia i wyznania (Dz. U. z 2005 r. Nr 231, poz. 1965), 

 
o r z e k a: 

 
Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 13 lipca 2007 r. 

zmieniające rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu oceniania, klasyfikowania 
i promowania uczniów i słuchaczy oraz przeprowadzania sprawdzianów i egzaminów 
w szkołach publicznych (Dz. U. Nr 130, poz. 906): 

a) jest zgodne z art. 25 ust. 1 i 2, art. 32 oraz art. 53 ust. 3 w związku z art. 48 
ust. 1 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej, 

                                                 
* Sentencja została ogłoszona dnia 11 grudnia 2009 r. w Dz. U. Nr 210, poz. 1629. 



2 

b) nie jest niezgodne z art. 6 ust. 2, art. 10 ust. 1 i art. 20 ust. 2 ustawy z dnia 
17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania (Dz. U. z 2005 r. Nr 231, 
poz. 1965 oraz z 2009 r. Nr 98, poz. 817). 

 
Ponadto p o s t a n a w i a: 

 
na podstawie art. 39 ust. 1 pkt 1 ustawy z dnia 1 sierpnia 1997 r. o Trybunale 

Konstytucyjnym (Dz. U. Nr 102, poz. 643, z 2000 r. Nr 48, poz. 552 i Nr 53, poz. 638, z 
2001 r. Nr 98, poz. 1070, z 2005 r. Nr 169, poz. 1417 oraz z 2009 r. Nr 56, poz. 459) 
umorzyć postępowanie w pozostałym zakresie ze względu na niedopuszczalność 
wydania wyroku. 

 
UZASADNIENIE 

 
I 

 
1. Pismem z 9 listopada 2007 r. grupa posłów na Sejm VI kadencji wniosła o 

stwierdzenie niezgodności rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej z dnia 13 lipca 
2007 r. zmieniającego rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu oceniania, 
klasyfikowania i promowania uczniów i słuchaczy oraz przeprowadzania sprawdzianów i 
egzaminów w szkołach publicznych (Dz. U. Nr 130, poz. 906; dalej: rozporządzenie lub 
zaskarżone rozporządzenie) z art. 25 ust. 2, art. 32 ust. 1 i 2, art. 53 ust. 3 w związku z art. 
48 ust. 1 Konstytucji oraz z art. 6 ust. 2, art. 10 ust. 1, art. 20 ust. 2 i 3 ustawy z dnia 17 
maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania (Dz. U. z 2005 r. Nr 231, poz. 
1965; dalej: ustawa o gwarancjach). 

Wnioskodawca, zarzucając niezgodność rozporządzenia z zasadą wyrażoną w art. 
25 ust. 2 Konstytucji, podniósł, że wbrew obowiązkowi władz publicznych zachowania 
neutralności w sprawach przekonań religijnych, światopoglądowych i filozoficznych – 
władze publiczne wspierają naukę religii, motywując ucznia do dodatkowego wysiłku. 
Wspieranie religii polega, zdaniem wnioskodawcy, na wliczaniu ocen z religii lub etyki do 
średniej ocen, co ma zachęcić uczniów do wyboru m.in. nauki religii. Podjęcie decyzji o 
uczęszczaniu na takie zajęcia nie jest zatem całkowicie wolnym wyborem, lecz 
dokonywanym „pod presją ekspektatywy dobrej oceny z etyki lub religii”. Zdaniem 
wnioskodawcy, przyjęte rozwiązania stanowią formę wywierania presji na dzieciach i 
młodzieży, tak by skłonić uczniów do uczestniczenia w lekcjach religii. Ocena z religii ma 
mobilizować uczniów także do aktywności religijnej poza szkołą, w tym do udziału w 
praktykach religijnych. 

Wnioskodawca wskazał również, że na skutek przyjęcia zasady wliczania oceny z 
religii do średniej ocen  władze publiczne dodatkowo wspierają światopogląd teistyczny i 
stawiają ten przedmiot na równi z przedmiotami szkolnymi, przekazującymi obiektywną 
wiedzę naukową. 

Naruszenia art. 32 Konstytucji przez rozporządzenie zmieniające wnioskodawca 
upatruje we wprowadzeniu odmiennych sposobów i kryteriów obliczania średniej ocen dla 
uczniów uczęszczających na etykę albo na religię oraz dla uczniów niebiorących udziału w 
tego rodzaju zajęciach. W wypadku uczniów uczęszczających na religię przedmiotem 
oceny jest „stopień internalizacji określonego światopoglądu – prawd wiary – oraz 
zaangażowanie w praktyki religijne, tj. stopień pobożności”. Uczniowie nieuczęszczający 
na katechezę oceniani są natomiast na podstawie zdobytej wiedzy naukowej oraz 
związanych z tym umiejętności. 



3 

W ocenie wnioskodawcy, rozporządzenie zmieniające jest niezgodne z 
gwarantowanym przez Konstytucję prawem rodziców do zapewnienia dzieciom 
wychowania i nauczania religijnego oraz moralnego zgodnego z własnymi przekonaniami, 
które powinno uwzględniać stopień dojrzałości dziecka, wolności jego sumienia i 
wyznania oraz przekonań (art. 53 ust. 3 w związku z art. 48 ust. 1 Konstytucji). Zaskarżone 
rozporządzenie, przewidując wliczanie oceny z religii do średniej ocen, wprowadza 
instrument presji na ucznia uczęszczającego na katechezę z woli rodziców, a nie z woli 
jego samego – stwierdził wnioskodawca. Narusza tym samym „równowagę między 
uprawnieniami rodziców a wolnością sumienia i wyznania oraz przekonań ucznia”. 
Wnioskodawca zarzucił ponadto, że system oceniania z religii – w świetle stanowiska 
Komisji Episkopatu ds. Wychowania – ma skłaniać ucznia do pozaszkolnej „aktywności 
religijnej w parafii, do uczęszczania na nabożeństwa, rekolekcje, do manifestowania 
przekonań religijnych czy do uczestnictwa w grupach formacyjnych”. System taki, w 
ocenie wnioskodawcy, może naruszać wolność sumienia i wyznania dziecka oraz wybór 
jego rodziców w sprawie wychowania. 

Wnioskodawca, zarzucając niezgodność zaskarżonego rozporządzenia z ustawą o 
gwarancjach, jako pierwszy wzorzec kontroli wskazał art. 6 ust. 2, wyrażający zakaz 
zmuszania obywateli do niebrania udziału w czynnościach lub obrzędach religijnych ani 
do udziału w nich. W ocenie wnioskodawcy, zaskarżone rozporządzenie, włączając ocenę 
z religii do średniej ocen, wprowadza instrument presji, mający gwarantować wysoką 
frekwencję uczniów w lekcjach religii i ich aktywność w praktykach realizowanych poza 
szkołą. Przedmiotem oceny jest bowiem nie tylko wiedza ucznia, ale także jego postawa i 
udział w modlitwie podczas katechezy. Wnioskodawca uważa, że katecheza – jako taka – 
jest już czynnością religijną. Tymczasem państwo, w świetle art. 6 ust. 2 ustawy o 
gwarancjach, „nie powinno legitymizować presji w sprawach religijnych”. 

Z takich samych powodów wnioskodawca postuluje stwierdzenie niezgodności 
zaskarżonego rozporządzenia z art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach, stanowiącym, że 
Rzeczpospolita Polska jest państwem świeckim, neutralnym w sprawach religii lub 
przekonań. W wyniku bowiem wprowadzania „do sfery działania władz publicznych (…) 
kryteriów o charakterze religijnym”, państwo przestaje być świeckie, neutralne 
światopoglądowo i nabiera cech państwa wyznaniowego. 

Z kolei niezgodność rozporządzenia z zasadą wyrażoną w art. 20 ust. 2 ustawy o 
gwarancjach, wnioskodawca argumentuje ingerencją państwa w zasady oceniania 
uczestnictwa uczniów w katechezie. Religia przestaje być w ten sposób tylko kwestią 
związków wyznaniowych i wkracza w system edukacji publicznej. 

Wnioskodawca, uzasadniając niezgodność zaskarżonego rozporządzenia z art. 20 
ust. 3 ustawy o gwarancjach, w świetle którego, to „odrębna ustawa określa zasady 
nauczania religii w szkołach oraz przedszkolach uczniów i wychowanków publicznych 
szkół lub przedszkoli”, wskazał, że ocenianie ucznia na tego typu zajęciach, w tym 
również wliczanie – lub nie – oceny z religii do średniej ocen rocznych lub na 
świadectwach zakończenia nauki szkolnej, objęte jest zasadami nauczania religii w szkole. 
Z tego też powodu powinny one zostać uregulowane w akcie rangi ustawy. 

 
2. Minister Edukacji Narodowej w piśmie z 6 lutego 2008 r. zajął stanowisko, że 

zaskarżone rozporządzenie jest zgodne z art. 25 ust. 2, art. 32 ust. 1 i 2 oraz art. 53 ust. 3 w 
związku z art. 48 ust. 1 Konstytucji oraz z art. 6 ust. 2, art. 10 ust. 1, art. 20 ust. 2 i 3 
ustawy o gwarancjach. 

Minister Edukacji Narodowej, ustosunkowując się do zarzutu niezgodności 
rozporządzenia zmieniającego z art. 25 ust. 2 Konstytucji, podniósł, że do średniej ocen 



4 

wlicza się nie tylko ocenę z religii, lecz także ocenę z etyki. Władze publiczne zapewniają 
zatem uczniom wybór, nie opowiadając się za żadnym światopoglądem. 

Przekonanie wnioskodawcy, że łatwość uzyskiwania dobrych ocen z religii 
„wymusi” jej wybór przez uczniów, zdaniem Ministra Edukacji Narodowej, jest jedynie 
subiektywnym jego przekonaniem, niezasługującym na uwzględnienie. Podjęcie nauki 
religii jest aktem wolnego wyboru, uczniowie mogą bowiem zamiast religii wybrać etykę. 
Minister Edukacji Narodowej zaznaczył ponadto, że „w preambule ustawy o systemie 
oświaty zadeklarowano uwzględnianie w nauce i wychowaniu uniwersalnych zasad etyki 
(zastrzegając respektowanie chrześcijańskiego systemu wartości). Wliczanie do średniej 
oceny z takich przedmiotów nauczania jak etyka i religia (obejmująca przecież przekaz 
etyczny) jest odbiciem pozycji, jaką etyka zajmuje w systemie oświaty”. 

Minister Edukacji Narodowej nie zgodził się również z zarzutem naruszenia art. 32 
ust. 1 i 2 Konstytucji. Przytaczając stanowisko Kościoła katolickiego, przedstawione w 
Dyrektorium katechetycznym Kościoła katolickiego w Polsce, stwierdził, że „podstawą 
wystawiania oceny szkolnej w nauczaniu religii jest wiedza ucznia, jego umiejętności, a 
także aktywność, pilność i sumienność. Nie powinno się natomiast oceniać za udział w 
praktykach religijnych”. Oznacza to, że kryteria oceny uczniów uczęszczających na zajęcia 
z religii wcale nie muszą być odmienne od kryteriów oceny dla pozostałych przedmiotów. 

Natomiast odnośnie do zarzutu niezgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 53 
ust. 3 w związku z art. 48 ust. 1 Konstytucji Minister Edukacji Narodowej stwierdził, że 
nie narusza ono równowagi między uprawnieniami rodziców, w zakresie przekazywania 
nauczania i wychowania religijnego oraz moralnego, a obowiązkiem respektowania 
wolności sumienia i wyznania dzieci oraz ich przekonań. Przewidując możliwość wyboru 
etyki oraz możliwość zrezygnowania z uczęszczania zarówno na religię, jak i na etykę – 
rozporządzenie respektuje gwarancje wynikające z art. 53 ust. 3 w związku z art. 48 ust. 1 
Konstytucji. 

Zajmując z kolei stanowisko w zakresie zarzutu niezgodności rozporządzenia z 
ustawą o gwarancjach, Minister Edukacji Narodowej stwierdził, że rozporządzenie narusza 
art. 6 ust. 2 ustawy, ponieważ pozostawia uczniom możliwość wyboru innych zajęć 
dodatkowych w postaci lekcji etyki. W ocenie Ministra, zaskarżone rozporządzenie jest 
również zgodne z art. 20 ust. 2 ustawy o gwarancjach. Przepis ten zapewnia autonomię 
nauczania prowadzonego w punktach katechetycznych, które znajdują się w kościołach, 
domach modlitw i innych pomieszczeniach, udostępnionych na ten cel przez osobę 
uprawnioną, poprzez możliwość ustalenia programu nauczania przez władze kościoła lub 
związku wyznaniowego. Nie dotyczy on natomiast nauczania religii uczniów szkół 
publicznych; temu poświęcony jest art. 20 ust. 3 ustawy o gwarancjach. Przepisy te zatem 
nie kolidują ze sobą. 

W ocenie Ministra Edukacji Narodowej, zaskarżone rozporządzenie jest również 
zgodne z art. 20 ust. 3 ustawy. Sprawy dotyczące wystawiania ocen nie należy bowiem 
utożsamiać z zasadami nauczania. Minister Edukacji Narodowej wskazał, że „zasadom 
nauczania” poświęcony jest art. 12 ustawy o systemie oświaty. Natomiast kwestia 
wliczania oceny z religii do średniej ocen uregulowana jest w rozporządzeniu w sprawie 
oceniania, wydanego na podstawie upoważnienia zawartego w art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o 
systemie oświaty. 

 
3. Prokurator Generalny, zajmując stanowisko w piśmie z 12 marca 2008 r., 

stwierdził, że zaskarżone rozporządzenie jest zgodne z art. 25 ust. 2 i art. 32 ust. 1 i 2 
Konstytucji oraz z art. 20 ust. 3 ustawy o gwarancjach, a także nie jest niezgodne z art. 53 
ust. 3 w związku z art. 48 ust. 1 Konstytucji oraz z art. 6 ust. 2, art. 10 ust. 1 i art. 20 ust. 2 
ustawy o gwarancjach. 



5 

W aspekcie zarzucanej niezgodności rozporządzenia zmieniającego z art. 25 ust. 2 
Konstytucji, Prokurator Generalny wskazał, że zgodnie z uzasadnieniem projektu 
rozporządzenia, jego celem było „nadanie średniej ocen charakteru nośnika informacji o 
całokształcie pracy i postępach ucznia, motywowanie ucznia do dodatkowego wysiłku, 
docenienie pracy wynikającej z uczestniczenia w innych niż obowiązkowe zajęciach 
edukacyjnych”, nie zaś promowanie któregokolwiek z przedmiotów fakultatywnych. W 
ocenie Prokuratora Generalnego, rozporządzenie nie zmierza również do nadania religii, 
jako przedmiotowi fakultatywnemu, cechy przedmiotów obligatoryjnych. Przepis nakazuje 
bowiem uwzględniać w klasyfikacji rocznej oceny z wszystkich przedmiotów 
fakultatywnych. Wątpliwe jest zatem, aby włączenie oceny z religii do średniej ocen 
wpływało na zmianę charakteru tego przedmiotu – stwierdził Prokurator Generalny. 

Prokurator Generalny nie zgodził się także z argumentem wnioskodawcy, że 
sposób oceniania uczniów z religii mobilizuje ich do aktywności religijnej poza szkołą. 
Zwrócił uwagę, że „w uchwalonym w dniu 20 czerwca 2001 r. przez Konferencję 
Episkopatu Polski «Dyrektorium katechetycznym Kościoła katolickiego w Polsce» 
stwierdzono, że «podstawą wystawiania oceny szkolnej w nauczaniu religii jest wiedza 
ucznia, jego umiejętności, a także aktywność, pilność i sumienność. Nie powinno się 
natomiast oceniać za udział w praktykach religijnych. Należy bowiem przyjąć zasadę, (...) 
że życie religijne jest przedmiotem osądu sumienia dokonywanego wobec Boga»”. 

Prokurator Generalny nie dopatrzył się zasadności argumentów wnioskodawcy 
odnośnie do niezgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 32 ust. 1 i 2 Konstytucji. 
Rozporządzenie dotyczy bowiem wszystkich ocen z zajęć dodatkowych, na które 
uczęszcza uczeń. Jeżeli zaś nie uczęszcza on na żadne zajęcia fakultatywne, jego średnią 
oblicza się na podstawie mniejszej liczby ocen. Prokurator Generalny wskazał również, że 
zróżnicowanie takie, jeżeli chodzi o zestaw zajęć, z których oceny uwzględnia się przy 
obliczaniu średniej, istnieje „np. pomiędzy uczniami klas o różnych profilach 
edukacyjnych (por. rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej ustalające różne 
podstawy programowe kształcenia ogólnego albo ogólnozawodowego)”. Wobec 
powyższego nie można uznać, że religia korzysta w tym względzie z uprzywilejowania, 
prowadząc jednocześnie do dyskryminacji uczniów, którzy nie uczęszczają na katechezę. 

Zajmując stanowisko w zakresie niezgodności rozporządzenia z art. 53 ust. 3 w 
związku z art. 48 ust. 1 Konstytucji, Prokurator Generalny zauważył, że zasady 
prowadzenia nauki religii w szkołach publicznych reguluje ustawa o systemie oświaty oraz 
rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie 
warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach 
(Dz. U. Nr 36 poz. 155, ze zm.), nie zaś zaskarżone rozporządzenie. To powołane wyżej 
akty normatywne regulują kwestie podejmowania decyzji o nauce religii. Prokurator 
Generalny uznał zatem, że zaskarżone rozporządzenie nie pozostaje w adekwatnym 
związku z powołanym wzorcem kontroli. 

Takie samo stanowisko Prokurator Generalny zajął wobec zarzutu niezgodności 
rozporządzenia z art. 6 ust. 2 ustawy o gwarancjach. Nie zmienia ono bowiem „zasad 
organizowania nauki religii, ani też warunków uczestniczenia w niej; w szczególności nie 
wprowadza obowiązku uczestniczenia w tych zajęciach”. Analizując słownikowe 
znaczenie pojęcia „lekcja religii”, nie zgodził się również z twierdzeniem wnioskodawcy, 
że nauka religii jest czynnością religijną, zaś modlitwa na początku i na końcu lekcji nie 
ma charakteru obowiązkowego. 

Z tych samych powodów Prokurator Generalny stwierdził, że brak jest 
adekwatnego związku między rozporządzeniem zmieniającym a art. 10 ust. 1 ustawy o 
gwarancjach. 



6 

Prokurator Generalny uznał za nietrafny zarzut niezgodności zaskarżonego 
rozporządzenia z art. 20 ust. 2 ustawy o gwarancjach. Podkreślił, że „z systematyki ustawy 
o gwarancjach wolności sumienia i wyznania wynika, że art. 20 ust. 2 dotyczy nauczania 
religii przez związki wyznaniowe w punktach katechetycznych znajdujących się w 
kościołach, domach modlitw itp. (patrz zdanie drugie tego przepisu). Nie dotyczy on 
nauczania religii w szkołach”. Dlatego też, także i w tym wypadku, art. 20 ust. 2 ustawy o 
gwarancjach nie jest adekwatnym wzorcem kontroli.  

Z kolei, odnosząc się do kwestii niezgodności z art. 20 ust. 3 ustawy o 
gwarancjach, Prokurator Generalny wskazał, że ustawą odrębną, w rozumieniu 
wskazanego wzorca, zawierającą zasady nauczania religii w szkołach i przedszkolach 
publicznych, jest ustawa z 7 września 1991 r. o systemie oświaty. Zauważył nadto, iż 
„wobec uznania przez Trybunał Konstytucyjny, że kwestia wystawiania ocen z religii na 
świadectwie szkolnym nie ma charakteru samoistnego i mieści się w ustawowym pojęciu 
warunków realizacji przez szkoły publiczne organizowania nauki religii, a przez to nie 
wymaga szczególnej regulacji na poziomie ustawowym (por. […] wyrok z dnia 5 maja 
1998 r. sygn. akt K 35/97) – przyjęte rozwiązanie nie powinno budzić wątpliwości natury 
konstytucyjnej”. W związku z powyższym Prokurator Generalny uznał, że rozporządzenie 
zmieniające jest zgodne z art. 20 ust. 3 ustawy o gwarancjach. 

 
4. Pismem z 3 marca 2009 r. Prezes Trybunału Konstytucyjnego zwrócił się do 

Ministra Edukacji Narodowej o udzielenie, w terminie 30 dni od daty doręczenia tego 
pisma, odpowiedzi na następujące pytania: 

Jak procentowo kształtuje się struktura dokonywanego przez uczniów wyboru 
przedmiotów, w ramach zajęć dodatkowych, w publicznych szkołach podstawowych, 
gimnazjach i szkołach ponadgimnazjalnych, tj. jaki procent uczniów wybiera religię, jaki 
procent wybiera etykę, a jaki procent uczniów w ogóle nie wybiera żadnego dodatkowego 
przedmiotu? 

Jaki jest sposób liczenia średniej oceny w klasyfikacji rocznej uczniów, którzy nie 
wybrali żadnego przedmiotu dodatkowego, tj. czy ocenę średnią ucznia, który nie 
uczęszczał na zajęcia dodatkowe (religia, etyka), stanowi suma uzyskanych przez ucznia 
ocen podzielona przez liczbę przedmiotów obowiązkowych, na które uczeń uczęszczał, 
czy też ocenę średnią takiego ucznia stanowi suma uzyskanych przez niego ocen 
podzielona przez liczbę przedmiotów obowiązkowych włącznie z przedmiotami 
dodatkowymi? 

Czy do Ministra Edukacji Narodowej napływają skargi dotyczące wliczania do 
średniej ocen w klasyfikacji rocznej ocen z dodatkowych zajęć edukacyjnych lub religii 
albo etyki lub czy Minister Edukacji Narodowej posiada informacje o takich skargach, 
otrzymywanych przez inne instytucje? 

 
5. W odpowiedzi na powyższe pytania Prezesa Trybunału Konstytucyjnego, 

Minister Edukacji Narodowej wystosował pismo z 3 czerwca 2009 r. 
Udzielając odpowiedzi na pierwsze pytanie, Minister Edukacji Narodowej 

poinformował, że nie dysponuje danymi ilustrującymi dokonywane przez uczniów wybory 
(religia, etyka lub żaden z tych przedmiotów). Nie zbierał ich również Główny Urząd 
Statystyczny, dane te nie są też uwzględniane w systemie informacji oświatowej. Minister 
Edukacji Narodowej wskazał natomiast liczbę szkół, w których organizowane są zajęcia z 
etyki. Według stanu z 30 września 2008 r. zajęcia z etyki są organizowane w 89 szkołach 
podstawowych, 137 gimnazjach, 33 zasadniczych szkołach zawodowych, 186 liceach 
ogólnokształcących, 23 liceach profilowanych i 91 technikach. 



7 

Minister Edukacji Narodowej zwrócił uwagę, że liczba uczniów uczęszczających 
na zajęcia dodatkowe zmienia się w ciągu roku szkolnego. Uczniowie niezadowoleni z 
„zapowiadanej przez nauczyciela oceny z religii, (…) składają oświadczenie o rezygnacji z 
udziału w zajęciach z religii przed terminem rocznej lub końcowej klasyfikacji, unikając w 
ten sposób wystawienia oceny z tego przedmiotu, a tym samym jej wpływu na średnią 
ocen”. 

W odpowiedzi na drugie pytanie Minister Edukacji Narodowej stwierdził, że 
„średnią ocen ucznia stanowi suma uzyskanych przez niego ocen (z przedmiotów 
obowiązkowych i dodatkowych zajęć edukacyjnych) podzielona przez łączną liczbę tych 
przedmiotów. Oznacza to, że jeżeli uczeń uczęszczał np. na religię i drugi język obcy 
traktowany w szkole jako dodatkowe zajęcia edukacyjne, jego średnią ocen będzie suma 
ocen z przedmiotów obowiązkowych, na które uczęszczał, oraz religii i drugiego języka 
obcego, podzielona przez liczbę przedmiotów obowiązkowych łącznie z religią i drugim 
językiem obcym. 

Uczeń, który nie wybrał przedmiotu dodatkowego (religii lub etyki) ani nie 
uczęszczał na zajęcia z innych dodatkowych zajęć edukacyjnych wliczanych do średniej 
ocen, otrzymuje średnią ocen uzyskaną w wyniku podzielenia sumy ocen z przedmiotów 
obowiązkowych, na które uczęszczał, podzieloną przez łączną liczbę tych przedmiotów”. 

Minister Edukacji Narodowej wskazał ponadto, że w klasach IV-VI szkoły 
podstawowej lub w klasach gimnazjum, poza drugim językiem obcym, do średniej ocen 
zalicza się również oceny z dodatkowych zajęć edukacyjnych, „dla których nie ustalono 
podstawy programowej, lecz opracowany, zgodnie z odrębnymi przepisami, program 
nauczania tego przedmiotu został włączony do szkolnego zestawu programów nauczania. 
W przypadku uczniów uczących się języka mniejszości narodowej lub etnicznej lub języka 
regionalnego (kaszubskiego) w ramach podtrzymywania ich tożsamości narodowej, 
etnicznej lub językowej, język ten jest również wliczany do średniej ocen ucznia według 
przedstawionej wyżej zasady”. 

Z kolei na pytanie trzecie Minister Edukacji Narodowej odpowiedział, że w latach 
2007-2009 nie wpływały do niego skargi dotyczące wliczania ocen z religii do średniej 
ocen. 

 
6. Pismem procesowym z 24 czerwca 2009 r. wnioskodawca wniósł o uzupełnienie 

swego wniosku z 9 listopada 2007 r., wnioskując dodatkowo o zbadanie zgodności 
zaskarżonego rozporządzenia z art. 25 ust. 1 oraz z art. 92 ust. 1 Konstytucji, a także 
stwierdzenie niezgodności art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy z dnia 7 września 1991 r. o systemie 
oświaty (Dz. U. z 2004 r. Nr 256, poz. 2572, ze zm.; dalej: ustawa o systemie oświaty) z 
art. 92 ust. 1 Konstytucji. Wniósł również o odroczenie, w razie wyroku stwierdzającego 
niezgodność z Konstytucją, utraty mocy obowiązującej art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o 
systemie oświaty o 12 miesięcy. 

Zdaniem wnioskodawcy, zaskarżone rozporządzenie jest niezgodne z zasadą 
równouprawnienia kościołów i innych związków wyznaniowych, gwarantowaną w art. 25 
ust. 1 Konstytucji, a ponadto zostało wydane na podstawie przepisów ustawy 
naruszających wymogi przewidziane dla tzw. delegacji ustawowej, przez co pozostaje w 
sprzeczności z art. 92 ust. 1 Konstytucji.  

Uzasadniając naruszenie zasady równouprawnienia kościołów i innych związków 
wyznaniowych poprzez regulację przewidującą wliczanie ocen z religii lub etyki do 
średniej ocen, wnioskodawca wskazał na następujące argumenty: „ – lekcje religii (…) to 
lekcje, za których zawartość merytoryczną odpowiadają poszczególne kościoły i związki 
wyznaniowe, – lekcje religii katolickiej organizowane są praktycznie we wszystkich 
szkołach publicznych w Polsce, podczas gdy lekcje religii innych wyznań tylko w 



8 

nielicznych szkołach, – w sytuacji kiedy do danej szkoły uczęszczają pojedynczy 
uczniowie, którzy chcieliby uczęszczać na lekcje religii innej niż wyznania katolickiego, 
nie mają na to praktycznych szans, gdyż system nauczania religii skonstruowany jest w 
sposób promujący religie «większościowe». W ten sposób uczniowie, którzy są wyznania 
katolickiego posiadają możliwość uczęszczania na lekcje religii, podczas gdy w 
przeważającej większości przypadków uczniowie będący wyznawcami innych religii takiej 
możliwości nie posiadają. [W konsekwencji wpływa to na ich oceny z religii oraz na 
ewentualne włączenie tych ocen do średniej ocen]; – powyższy problem nie jest 
rozwiązany (…) – poprzez możliwość uczęszczania na lekcje etyki. Lekcje takie 
organizowane są tylko w nielicznych szkołach. Dlatego też uczniowie, którzy nie chcą z 
różnych względów uczęszczać na lekcje religii (katolickiej) – nie mają możliwości 
uwzględnienia, w swojej średniej ocen, oceny z etyki”. 

Ponadto wnioskodawca wskazał na istotne problemy dotyczące organizacji w 
polskich szkołach lekcji etyki i religii innych niż religie katolickie. Przywołał toczące się 
przed Europejskim Trybunałem Praw Człowieka sprawy przeciwko Polsce dotyczące 
braku realnych możliwości nauczania etyki w polskich szkołach oraz dyskryminacji ucznia 
ze względu na nieuczęszczanie na lekcje religii. Powołując się na opinię Helsińskiej 
Fundacji Praw Człowieka, przedstawioną w sprawie dotyczącej ograniczonych możliwości 
organizowania lekcji etyki, podkreślił, że jedynie w ok. 1% polskich szkół organizowane 
są lekcje etyki. 

W ocenie wnioskodawcy, przedstawione dane statystyczne powinny być wzięte 
pod uwagę przez Trybunał Konstytucyjny, przy rozpoznawaniu niniejszego wniosku, także 
w kontekście równouprawnienia kościołów i związków religijnych (oraz wyznawców 
poszczególnych religii). 

Wnioskodawca, zarzucając niezgodność rozporządzenia zmieniającego z art. 92 
ust. 1 Konstytucji, wskazał, że zostało ono wydane na podstawie delegacji ustawowej, 
którą sam Trybunał Konstytucyjny uznał za sprzeczną z Konstytucją. Podstawą wydania 
rozporządzenia był bowiem art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, którego 
zgodność z Konstytucją Trybunał Konstytucyjny podał w wątpliwość w postanowieniu 
sygnalizacyjnym o sygn. akt S 1/07 – pisze w innym miejscu wnioskodawca. Mimo to 
władze państwowe zamiast zmierzać do przywrócenia stanu zgodnego z Konstytucją i 
znowelizować art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, wydały kolejny akt 
wykonawczy, czyli zaskarżone rozporządzenie – podkreśla wnioskodawca. 

 
II 

 
Na rozprawie 1 lipca 2009 r. przewodniczący składu orzekającego poinformował, 

że 29 czerwca 2009 r. do Trybunału Konstytucyjnego wpłynęło pismo procesowe 
przedstawicieli grupy posłów na Sejm, w którym wnoszą o rozszerzenie zakresu wzorca 
konstytucyjnego, to jest o stwierdzenie niezgodności rozporządzenia zmieniającego z art. 
25 ust. 1 oraz art. 92 ust. 1 Konstytucji, oraz o stwierdzenie niezgodności art. 22 ust. 2 pkt 
4 ustawy o systemie oświaty z art. 92 ust. 1 Konstytucji w związku – jak to sformułowano 
we wniosku – z postanowieniem sygnalizacyjnym, wydanym przez Trybunał 
Konstytucyjny, z 31 stycznia 2007 r., sygn. akt S 1/07, które nie zostało do dnia 
dzisiejszego wykonane, i o określenie w orzeczeniu utraty mocy obowiązującej przez 
zaskarżony przepis ustawy po upływie dwunastu miesięcy od dnia ogłoszenia wyroku 
Trybunału. 

Przedstawiciel Ministra Edukacji Narodowej oraz przedstawiciel Prokuratora 
Generalnego wnieśli o odroczenie rozprawy z uwagi na to, że kopie pisma procesowego, 
stanowiącego rozszerzenie wniosku, zostały doręczone uczestnikom postępowania tuż 



9 

przed rozprawą, i nie mieli oni czasu na ustosunkowanie się do sformułowanych w nim 
zarzutów. 

Podczas rozprawy, odpowiadając na pytanie sędziego sprawozdawcy, czy pismo 
procesowe rozszerzające zakres wniosku mieści się w ramach tożsamości wniosku z 9 
listopada 2007 r. – przedstawiciel wnioskodawcy stwierdził: „sformułowanie wystąpienia 
do Trybunału Konstytucyjnego pod tytułem «Uzupełnienie wniosku» wskazuje, że jest to 
dodatkowa okoliczność, która wcześniej nie była tym wnioskiem objęta. Wskazanie 
natomiast przepisu, który miałby być badany przez Trybunał Konstytucyjny, który do tej 
pory nie był wykazywany we wniosku pierwotnym wskazuje na to, że nie można mówić o 
tożsamości całkowitej tego wniosku uzupełniającego z wnioskiem pierwotnym, bowiem 
została zaskarżona zarówno materia, która miała być przedmiotem badania przez Trybunał 
Konstytucyjny, jak też został wskazany w odniesieniu do innego zagadnienia, ale 
dodatkowy wzorzec konstytucyjny. Tak więc nie można mówić o tożsamości obu 
wystąpień do Trybunału Konstytucyjnego”. 

Przedstawiciel wnioskodawcy wyjaśnił również, że z uwagi na brak takiej 
tożsamości, rozważana była kwestia wystąpienia do Trybunału Konstytucyjnego z nowym 
wnioskiem, obejmującym zarzuty przedstawione w piśmie rozszerzającym tenże wniosek. 
Jednakże, ze względu na przewidywane przez przedstawiciela wnioskodawcy rozbieżne 
kierunki ewentualnych rozstrzygnięć Trybunału Konstytucyjnego, w razie odrębnego 
rozstrzygania wniosku z 9 listopada 2007 r. i wniosku opartego na zarzutach zawartych w 
piśmie rozszerzającym wniosek, wnioskodawca zdecydował się na rozszerzenie 
pierwotnego wniosku. Uznał bowiem, że zakwestionowanie formalnej podstawy wydania 
rozporządzenia spowoduje brak konieczności rozpatrywania kwestii materialnych przez 
Trybunał. 

W postanowieniu, wydanym na rozprawie, Trybunał Konstytucyjny odroczył 
rozprawę bez terminu oraz zakreślił uczestnikom postępowania trzydziestodniowy termin 
zajęcia dodatkowego stanowiska odnośnie do części pisma procesowego wnioskodawcy, 
dotyczącej uzupełnienia wniosku z 9 listopada 2007 r. o rozszerzenie wzorców kontroli 
konstytucyjnej, to jest o stwierdzenie niezgodności rozporządzenia Ministra Edukacji 
Narodowej z 13 lipca 2007 r. zmieniającego rozporządzenie w sprawie warunków i 
sposobu oceniania, klasyfikowania i promowania uczniów i słuchaczy oraz 
przeprowadzania sprawdzianów i egzaminów szkołach publicznych – z art. 25 ust. 1 oraz 
art. 92 ust. 1 Konstytucji. 

Ponadto „Trybunał postanowił odmówić nadania biegu wnioskowi zawartemu w 
piśmie procesowym z dnia 24 czerwca 2009 r., które wpłynęło do Trybunału 
Konstytucyjnego w dniu 25 czerwca 2009 r., w części, w jakiej poddaje on ocenie 
Trybunału Konstytucyjnego art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty co do zgodności 
jego z art. 92 ust. 1 Konstytucji. Wniosek ten nie spełnia bowiem kryteriów 
proceduralnych, wynikających z art. 191 ust. 1 pkt 1 Konstytucji, gdyż nie został poparty 
przez grupę co najmniej 50 posłów i po drugie, został podpisany przez osoby niemające 
upoważnienia udzielonego przez grupę co najmniej 50 posłów do jego podpisania, czyli 
wymogu, który wynika z art. 29 ust. 1 i 2 ustawy o Trybunale Konstytucyjnym”. Trybunał 
wskazał dodatkowo, że: „wniosek zawiera zarzuty oparte przede wszystkim na 
argumentacji zawartej we wcześniejszym, wydanym przez Trybunał Konstytucyjny 
postanowieniu sygnalizacyjnym z dnia 31 stycznia 2007 r., S 1/07, nie zawiera natomiast 
dalszej argumentacji i innych dodatkowych dowodów na poparcie stawianych zarzutów, co 
nie mieści się w art. 32 ust. 1 i 2 ustawy o Trybunale Konstytucyjnym”. 

 
III 

 



10 

1. Prokurator Generalny w piśmie z 27 lipca 2009 r., ustosunkowując się do 
zarzutów przedstawionych przez wnioskodawcę w piśmie z 24 czerwca 2009 r. w sprawie 
uzupełnienia wniosku, stwierdził, że zaskarżone rozporządzenie nie jest niezgodne z art. 25 
ust. 1 Konstytucji i jest zgodne z art. 92 ust. 1 Konstytucji. 

Ustosunkowując się do zarzutu niezgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 25 
ust. 1 Konstytucji, Prokurator Generalny zauważył, że argumenty podnoszone w tym 
zakresie przez wnioskodawcę odnoszą się do stosowania prawa, które nie podlega badaniu 
w ramach kontroli konstytucyjności tego rozporządzenia. Prokurator Generalny wskazał 
ponadto, że przepisy rozporządzenia nie zawierają treści naruszających równouprawnienie 
kościołów lub związków wyznaniowych działających w Polsce. Nie mogą być tym samym 
źródłem ewentualnych różnic w ich sytuacji faktycznej. Przepisy rozporządzenia nie 
wyłączają „możliwości wliczania do średniej ocen uzyskiwanych z religii innych, niż 
religia rzymskokatolicka” – stwierdził Prokurator Generalny. 

Natomiast w odniesieniu do zarzutu niezgodności rozporządzenia z art. 92 ust. 1 
Konstytucji Prokurator Generalny podniósł, że „kontrola zgodności przepisów 
zaskarżonego rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji nie może polegać na pośrednim 
stwierdzeniu niekonstytucyjności upoważnienia zawartego w art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o 
systemie oświaty”. Prokurator Generalny stwierdził, że sam fakt wydania rozporządzenia 
na podstawie przepisu, którego zgodność z art. 92 ust. 1 Konstytucji może być podawana 
w wątpliwość, nie skutkuje stwierdzeniem niezgodności samego rozporządzenia z art. 92 
ust. 1 zdanie drugie Konstytucji. Dopóki zatem przepis stanowiący delegację do wydania 
rozporządzenia nie został derogowany z porządku prawnego, akt wykonawczy powinien 
zostać poddany badaniu z punktu widzenia zgodności z art. 92 ust. 1 zdanie pierwsze 
Konstytucji. W tym aspekcie natomiast nie można stwierdzić niezgodności rozporządzenia 
zmieniającego ze wskazanym wzorcem kontroli. Prokurator Generalny podkreślił, że 
wnioskodawca nie przedstawił argumentów wskazujących na przekroczenie delegacji 
ustawowej do wydania aktu wykonawczego.  

Analizując zakres upoważnienia zawartego w art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie 
oświaty, stanowiącego, że w drodze rozporządzenia mają zostać uregulowane „warunki i 
sposób oceniania, kwalifikowania i promowania uczniów oraz przeprowadzania 
sprawdzianów i egzaminów”, Prokurator Generalny zauważył, że przepis ten określa 
przedmiot przekazany do uregulowania, w drodze rozporządzenia, w sposób niezwykle 
szeroki i niedostatecznie konkretny. Nie można jednak zarzucić, aby zakres regulacji 
zaskarżonego rozporządzenia wykraczał poza materię przekazaną do uregulowania w 
przepisie upoważniającym. Dlatego też rozporządzenie jest zgodne z art. 92 ust. 1 
Konstytucji. 

 
2. Minister Edukacji Narodowej w piśmie z 14 sierpnia 2009 r. wniósł o uznanie, 

że zaskarżone rozporządzenie jest zgodne z art. 25 ust. 1 oraz z art. 92 ust. 1 Konstytucji. 
Minister Edukacji Narodowej za nietrafne uznał nowe zarzuty podniesione przez 

wnioskodawcę. „Okoliczność, że za kształt merytoryczny lekcji religii odpowiadają 
kościoły i związki wyznaniowe, nie koliduje z art. 25 ust. 1 Konstytucji”. Rozporządzenie 
nie reguluje kwestii prawa kształtowania programu nauczania religii przez kościoły i 
związki wyznaniowe, dlatego też nie można uznać, że wprowadza ono zróżnicowanie w 
tym zakresie, w zależności od organizacji religijnej. 

Zdaniem Ministra Edukacji Narodowej, to, że lekcje religii organizowane są 
praktycznie we wszystkich szkołach publicznych, jest odzwierciedleniem struktury 
religijności społeczeństwa polskiego, w którym przeważają osoby wyznania 
rzymskokatolickiego, i nie ma nic wspólnego z nierównym traktowaniem organizacji 
religijnych przez władze publiczne. Minister Edukacji Narodowej zwrócił ponadto uwagę, 



11 

że „obowiązki szkół w zakresie nauczania religii reguluje szczegółowo rozporządzenie 
Ministra Edukacji Narodowej z 14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków i sposobu 
organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach. A zatem to przepisy 
tego ostatniego rozporządzenia powinny być konfrontowane z art. 25 ust. 1”. Minister 
Edukacji Narodowej nie zgodził się także z zarzutem, że polski system oświaty stawia w 
pozycji uprzywilejowanej organizacje religijne o dużej liczbie wyznawców. Tytułem 
przykładu wskazał, że rozporządzenie z 14 kwietnia 1992 r. przewiduje, dla grupy uczniów 
mniejszej niż 7 osób w klasie lub oddziale, lekcje religii w przedszkolu lub szkole 
organizowane w grupie międzyoddziałowej lub międzyklasowej (§ 2 ust. 2). Natomiast 
jeśli „w przedszkolu lub szkole na naukę religii danego wyznania lub wyznań wspólnie 
nauczających zgłosi się mniej niż siedmiu uczniów (wychowanków), organ prowadzący 
przedszkole lub szkołę, w porozumieniu z właściwym kościołem lub związkiem 
wyznaniowym, organizuje naukę religii w grupie międzyszkolnej lub w pozaszkolnym 
(pozaprzedszkolnym) punkcie katechetycznym (§ 2 ust. 3)”. Minister Edukacji Narodowej 
podkreślił, że przytoczone przykłady „nie wyczerpują wszystkich przewidzianych w 
rozporządzeniu instytucji nastawionych na udogodnienia w dostępie do nauczania religii 
osobom reprezentującym mniej rozpowszechnione wyznania”. 

Nie zgodził się również z zarzutem wnioskodawcy o ograniczonej możliwości 
uczęszczania przez uczniów na lekcje etyki, ze względu na to, że organizowane są one 
tylko w niewielu szkołach. Minister Edukacji Narodowej wskazał, że choć nie można 
wykluczyć trudności z zapewnieniem nauczania etyki, to mają one odosobniony charakter. 
W świetle przepisów prawa, szkoła nie ma żadnych podstaw do odmowy zorganizowania 
lekcji etyki. Ewentualne zaistnienie takiej sytuacji związane jest ze sferą stosowania prawa 
i nie podlega kontroli konstytucyjnej. Podkreślił jednak, że przepisy zaskarżonego 
rozporządzenia w ogóle nie odnoszą się do tej kwestii. 

W odniesieniu do zarzutu niezgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 92 ust. 
1 Konstytucji, Minister Edukacji Narodowej stwierdził, że wzorzec ten „może być 
konfrontowany jedynie z przepisem zawierającym upoważnienie do wydania 
rozporządzenia”. Określa on bowiem wymogi formułowania upoważnień ustawowych. 
Wadliwość zaś art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, zawierającego takie 
upoważnienie, nie może być przedmiotem kontroli w niniejszym postępowaniu. 

 
IV 

 
W dniu 2 grudnia 2009 r., podczas rozprawy, wznowionej po jej odroczeniu w 

dniu1 lipca 2009 r. przewodniczący składu poinformował, że dnia poprzedniego, tj. 1 
grudnia, około godziny 1500, wpłynął do Trybunału Konstytucyjnego wniosek grupy 
posłów na Sejm o stwierdzenie niezgodności z Konstytucją art. 22 ust. 2 pkt 1 i 4 ustawy z 
7 września 1991 roku o systemie oświaty. Wraz z wnioskiem zostało złożone także pismo 
procesowe przedstawicieli wnioskodawcy, zawierające wniosek o łączne rozpoznanie 
niniejszej sprawy o sygnaturze U 10/07, ze sprawą objętą nowym wnioskiem grupy 
posłów. Pismo o łączne rozpoznanie sprawy zostało, z oczywistych powodów, przekazane 
pozostałym uczestnikom postępowania dopiero w dniu dzisiejszym, tuż przed rozprawą – 
stwierdził przewodniczący składu. 

Przypomniał też, że rozprawa wyznaczona na dzień 1 lipca 2009 r. została 
odroczona dlatego, że przedstawiciele grupy posłów na Sejm, pismem procesowym z 24 
czerwca 2009 r., wnieśli o rozszerzenie zakresu wzorca konstytucyjnego, a mianowicie o 
stwierdzenie niezgodności, kwestionowanego we wniosku, rozporządzenia Ministra 
Edukacji Narodowej z 13 lipca 2007 r. z art. 25 ust. 1 i art. 92 ust. 1 Konstytucji; a także o 
stwierdzenie niezgodności art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy z dnia 7 września 1991 roku o 



12 

systemie oświaty, z art. 92 ust. 1 Konstytucji. Trybunał postanowił wówczas odroczyć 
rozprawę bez terminu, a jednocześnie zakreślił uczestnikom postępowania 
trzydziestodniowy termin do zajęcia dodatkowego stanowiska, w części dotyczącej 
rozszerzenia zakresu wzorca kontroli kwestionowanego rozporządzenia. W odniesieniu do 
ówczesnego wniosku, w zakresie stwierdzenia niezgodności z Konstytucją art. 22 ust. 2 
pkt 4 ustawy z dnia 7 września 1991 roku o systemie oświaty, Trybunał Konstytucyjny 
postanowił wówczas, że wniosek nie spełnia kryteriów proceduralnych wynikających, 
między innymi, z art. 191 ust. 1 pkt 1 Konstytucji. Nie został bowiem poparty przez grupę 
co najmniej pięćdziesięciu posłów, podpisany zaś został przez osoby niemające do tego 
upoważnienia. Trybunał wyjaśnił wówczas dodatkowo, że postanowienie Trybunału, 
dotyczące wniosku o stwierdzenie niezgodności z Konstytucją art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o 
systemie oświaty, które nie nadało biegu sprawie kontroli konstytucyjności art. 22 ust. 2 
pkt 4, z powodu niespełnienia wymagań związanych z poparciem i odpowiednimi 
podpisami grupy posłów, nie zamyka drogi do ponownego złożenia w tej sprawie wniosku, 
w formie wymaganej przepisami prawa. 

Po wysłuchaniu stanowisk Sejmu i Prokuratora Generalnego w sprawie wniosku o 
zbadanie konstytucyjności art. 22 ust. 2 pkt 1 i 4 ustawy oraz o rozpoznanie go łącznie z 
rozpatrywaną sprawą o sygnaturze U 10/07, Trybunał udał się na krótką naradę. Po jej 
zakończeniu przewodniczący składu ogłosił, że Trybunał postanowił nie uwzględnić 
wniosku. Przewodniczący składu wyjaśnił, że na rozprawie, w dniu 1 lipca 2009 r. w 
sprawie U 10/07, wyznaczony został dostatecznie długi termin do uzupełnienia wszystkich 
elementów związanych z rozszerzeniem zakresu wzorca konstytucyjnego. Jednocześnie 
wyjaśniono wówczas, że w zakresie zaskarżenia art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie 
oświaty należy uzupełnić wszystkie związane z tym sprawy proceduralne, które wtedy nie 
były dopełnione. Trybunał odroczył wówczas rozprawę, dając wnioskodawcy możliwość 
uzupełnienia braków zgodnie z wymaganiami procedury. Tymczasem wnioskodawca 
złożył wniosek tuż przed rozprawą. Sprawa, dotycząca zbadania konstytucyjności art. 22 
ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, jest sprawą nową w sensie materialnym i 
procesowym, musi otrzymać nowy numer, musi przejść wstępną kontrolę, także odnośnie 
do wymogów proceduralnych i, jeżeli wstępna kontrola przebiegnie pomyślnie dla 
wniosku, wówczas uczestnicy postępowania muszą ustosunkować się do nowego wniosku 
– wyjaśnił przewodniczący. Jest więc to nowa sprawa, chociaż związana merytorycznie z 
rozpatrywaną obecnie sprawą, ale z oczywistych względów procesowych nie można jej w 
tej chwili rozpoznać – stwierdził przewodniczący składu. 

 
V 

 
Trybunał Konstytucyjny zważył, co następuje: 
 
1. Przedmiot zaskarżenia. 
Grupa posłów (dalej: wnioskodawca) pismem z 9 listopada 2007 r. wniosła o 

stwierdzenie niezgodności rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej z dnia 13 lipca 
2007 r. zmieniającego rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu oceniania, 
klasyfikowania i promowania uczniów i słuchaczy oraz przeprowadzania sprawdzianów i 
egzaminów w szkołach publicznych (Dz. U. Nr 130, poz. 906; dalej: rozporządzenie 
zmieniające lub zaskarżone rozporządzenie). Zaskarżone rozporządzenie wprowadza, na 
podstawie art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy z dnia 7 września 1991 r. o systemie oświaty (Dz. U. 
z 2004 r. Nr 256, poz. 2572, ze zm.; dalej: ustawa o systemie oświaty), zmiany w § 20 i § 
22 rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej z dnia 30 kwietnia 2007 r. w sprawie 
warunków i sposobu oceniania, klasyfikowania i promowania uczniów i słuchaczy oraz 



13 

przeprowadzania sprawdzianów i egzaminów w szkołach publicznych (Dz. U. Nr 83, poz. 
562, ze zm.; dalej: rozporządzenie zmienione). 

Paragraf 1 zaskarżonego rozporządzenia wprowadza następujące zmiany w 
rozporządzeniu zmienionym: 

„1) w § 20 po ust. 4 dodaje się ust. 4a w brzmieniu: 
«4a. Uczniowi, który uczęszczał na dodatkowe zajęcia edukacyjne lub religię albo 

etykę, do średniej ocen, o której mowa w ust. 4, wlicza się także roczne oceny uzyskane z 
tych zajęć»; 

2) w § 22 po ust. 2 dodaje się ust. 2a w brzmieniu: 
«2a. Uczniowi, który uczęszczał na dodatkowe zajęcia edukacyjne lub religię albo 

etykę, do średniej ocen, o której mowa w ust. 2, wlicza się także roczne oceny uzyskane z 
tych zajęć». 

Paragraf 2 rozporządzenia zmieniającego (przepis końcowy) określa, że 
rozporządzenie to wchodzi w życie z dniem 1 września 2007 r. 

Wnioskodawca wskazał jako wzorce „kontroli pionowej” zaskarżonych przepisów 
rozporządzenia zmieniającego przepisy Konstytucji: art. 25 ust. 2, art. 32 ust. 1 i 2 oraz art. 
53 ust. 3 w związku z art. 48 ust. 1, a także następujące przepisy ustawy z dnia 17 maja 
1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania (Dz. U. z 2005 r. Nr 231, poz. 1965, 
ze zm.; dalej: ustawa o gwarancjach): art. 6 ust. 2, art. 10 ust. 1 oraz art. 20 ust. 2 i 3. 

Zakres zaskarżenia, wynikający z materii rozporządzenia zmieniającego, jest 
bardzo wąski i dotyczy: wliczania ocen z religii do średniej ocen z obowiązkowych zajęć 
edukacyjnych, w klasyfikacji rocznej, uprawniającej do otrzymania promocji z 
wyróżnieniem, zgodnie z § 20 ust. 4a rozporządzenia zmienionego, zaskarżonym jako § 1 
pkt 1 zaskarżonego rozporządzenia, w związku z § 20 ust. 4 rozporządzenia zmienionego; 
wliczania ocen z religii do średniej ocen w klasyfikacji końcowej z obowiązkowych zajęć 
edukacyjnych, uprawniającej do ukończenia z wyróżnieniem szkoły podstawowej, 
gimnazjum, szkoły ponadgimnazjalnej lub dotychczasowej szkoły ponadpodstawowej, 
zgodnie z § 22 ust. 2a rozporządzenia zmienionego, zaskarżonym jako § 1 pkt 2 
zaskarżonego rozporządzenia, w związku z § 22 ust. 2 rozporządzenia zmienionego. 
Zaskarżenie dotyczy więc szczegółowej kwestii, mieszczącej się w sferze nauczania religii. 
Nie jest jednak możliwa ocena konstytucyjna zaskarżonego rozporządzenia bez pokazania 
zakresu zaskarżenia w szerszym kontekście. 

Jak wspomniano, w piśmie procesowym w sprawie uzupełnienia wniosku z 24 
czerwca 2009 r., wnioskodawca wniósł o rozszerzenie wzorców kontroli konstytucyjnej 
zaskarżonego rozporządzenia o wzorce wynikające z art. 25 ust. 1 oraz z art. 92 ust. 1 
Konstytucji. Ponadto wnioskodawca wniósł o stwierdzenie niezgodności art. 22 ust. 2 pkt 
4 ustawy o systemie oświaty z art. 92 ust. 1 Konstytucji. Trybunał odmówił nadania biegu 
kontroli konstytucyjnej w zakresie badania zgodności art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie 
oświaty z art. 92 ust. 1 Konstytucji, ponieważ ten zakres kontroli nie mieści się w 
tożsamości proceduralnej oraz tożsamości materialnej wniosku z 9 listopada 2007 r. W 
konsekwencji kontrola konstytucyjna art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty 
wymagałaby, w warunkach procesowych ustalonych na rozprawie w 1 lipca 2009 r., 
złożenia odrębnego wniosku. 

Uznawszy dopuszczalność poszerzenia wniosku z 9 listopada 2007 r. o kontrolę 
zaskarżonego rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji, Trybunał, w pierwszej 
kolejności, przystąpił do kontroli konstytucyjnej w tym właśnie zakresie, rozpoczynając od 
argumentów wnioskodawcy zawartych w piśmie z 24 czerwca 2009 r., rozpoczynając od 
kontroli wymogów formalnych, wynikających z ustawy z dnia 1 sierpnia 1997 r. o 
Trybunale Konstytucyjnym (Dz. U. Nr 102, poz. 643, ze zm.; dalej: ustawa o Trybunale 
Konstytucyjnym). 



14 

 
2. Umorzenie postępowania w zakresie kontroli zaskarżonego rozporządzenia z art. 

92 ust. 1 Konstytucji. 
Art. 92 ust. 1 Konstytucji, wskazany przez wnioskodawcę jako wzorzec kontroli 

konstytucyjnej zaskarżonego rozporządzenia, stanowi, że: „Rozporządzenia są wydawane 
przez organy wskazane w Konstytucji, na podstawie szczegółowego upoważnienia 
zawartego w ustawie i w celu jej wykonania. Upoważnienie powinno określać organ 
właściwy do wydania rozporządzenia i zakres spraw przekazanych do uregulowania oraz 
wytyczne dotyczące treści aktu”. Trybunał Konstytucyjny pragnie zwrócić uwagę, że 
powyższy przepis konstytucyjny określa wymogi konstytucyjne w odniesieniu do 
przepisów upoważniających do wydania rozporządzenia, a mianowicie, że przepisy te 
winny wskazywać jednoznacznie organy upoważnione do wydania rozporządzenia, 
określać zakres spraw przekazanych do uregulowania oraz wytyczne dotyczące treści aktu 
wydawanego na podstawie upoważnienia. Upoważnienie, zgodnie z art. 92 ust. 1 
Konstytucji, powinno być „szczegółowe”, a wydana na jego podstawie regulacja prawna 
winna realizować cel wynikający z przepisów upoważniających. 

Ustalając treści normatywne art. 92 ust. 1 Konstytucji, Trybunał Konstytucyjny 
wskazywał wielokrotnie, że ustawodawca, upoważniając do wydania rozporządzenia, 
winien tak „budować ustawowe upoważnienie, by na jego podstawie możliwa była 
odpowiedź na trzy pytania: «kto?» (ma prawo wydania aktu), «co?» (w tym akcie ma 
zostać uregulowane) i «jak?» (mają być uregulowane dane kwestie). Zagadnienie budowy 
ustawowego upoważnienia było wielokrotnie przedmiotem zainteresowania Trybunału 
Konstytucyjnego (zob. np. wyrok TK z: 12 marca 2002 r., sygn. P 9/01, OTK ZU nr 
2/A/2002, poz. 14; 10 lipca 2000 r., sygn. K 12/99, OTK ZU nr 5/A/2000, poz. 143; 9 
listopada 1999 r., sygn. K 28/98, OTK ZU nr 7/1999, poz. 156), dlatego też zbędne jest 
szczegółowe omawianie go po raz kolejny. Art. 92 ust. 1 Konstytucji dopuszcza (…) 
stanowienie rozporządzeń tylko na podstawie szczegółowego upoważnienia zawartego w 
ustawie i w celu jej wykonania. Upoważnienie musi mieć charakter szczegółowy pod 
względem podmiotowym (musi określać organ właściwy do wydania rozporządzenia), 
przedmiotowym (musi określać zakres spraw przekazanych do uregulowania) oraz 
treściowym (musi określać wytyczne dotyczące treści aktu)” (wyrok z 12 września 2006 r., 
sygn. K 55/05, OTK ZU nr 8/A/2006, poz. 104). 

Trybunał wyjaśniał też wielokrotnie, że wytyczne, o których mowa w art. 92 ust. 1 
Konstytucji, muszą „wprawdzie zawsze zostać sformułowane ustawowo, ale nie muszą być 
one zawierane w przepisie upoważniającym. «Zasada jednolitości ustawy jako aktu 
normatywnego pozwala też na tolerowanie sytuacji, w której wytyczne zawarte są w 
innych postanowieniach ustawy niż przepis formułujący upoważnienie» (K 10/99, jw., s. 
861). Jest to dopuszczalne pod warunkiem, że «pozwala to na precyzyjne 
zrekonstruowanie treści tych wytycznych» (K 12/99, jw., s. 684)” (wyrok z 13 marca 2001 
r., sygn. K 21/00, OTK ZU nr 3/2001, poz. 49). Trybunał podkreślał również, że z art. 92 
ust. 1 Konstytucji wynika, że nie jest dopuszczalne upoważnienie blankietowe, 
nieokreślające precyzyjnie wytycznych. Rozporządzenie nie może regulować samodzielnie 
materii bez upoważnienia ustawowego, bez precyzyjnych wytycznych, adekwatnych do 
charakteru materii regulowanej, nie może też regulować materii zastrzeżonej dla ustaw, bo 
dotyczących praw i wolności jednostki (por. np. wyroki z: 13 listopada 2001 r., sygn. K 
16/01, OTK ZU nr 8/2001, poz. 250; 6 listopada 2007 r., sygn. U 8/05, OTK ZU nr 
10/A/2007, poz. 121; 26 kwietnia 2004 r., sygn. K 50/02, OTK ZU nr 4/A/2004, poz. 32). 

Analiza treści normatywnych art. 92 ust. 1 Konstytucji ujawnia, że choć przepis ten 
określa wymogi konstytucyjne odnoszące się do ustawowego upoważnienia do wydawania 
rozporządzenia, to jednak odnosi się nie tylko do ustawowych przepisów 



15 

upoważniających, ale również do wydawanych na podstawie ustaw rozporządzeń. W 
istocie rzeczy art. 92 ust. 1 Konstytucji dotyczy bowiem nie tylko upoważniających 
przepisów ustawy, ale także relacji między przepisami upoważniającej ustawy i przepisami 
„upoważnionego” rozporządzenia. W przypadku kontroli konstytucyjnej zaskarżonego 
rozporządzenia konieczna jest również, także przy braku zaskarżenia ustawowych 
przepisów upoważniających do wydania tego rozporządzenia, analiza przepisów 
ustawowych. Ocena konstytucyjna przepisów ustawowych, skoro nie zostały one 
zaskarżone, nie jest jednak możliwa. 

Trybunał zaznacza, że możliwa jest kontrola konstytucyjna zaskarżonego 
rozporządzenia, z punktu widzenia jego zgodności z art. 92 ust. 1 Konstytucji, także 
wówczas, gdy przepisy ustawowe, upoważniające do wydania rozporządzenia, nie zostały 
zaskarżone, celem zbadania ich zgodności z wymogami wynikającymi z art. 92 ust. 1 
Konstytucji. Trybunał przypomina w tym kontekście wyrok z 16 stycznia 2007 r., sygn. U 
5/06 (OTK ZU nr 1/A/2007, poz. 3), którego sentencja została ogłoszona 22 stycznia 2007 
r. W wyroku tym Trybunał uznał za całkowicie bezzasadny podnoszony przez Prokuratora 
Generalnego argument, „iż brak zaskarżenia samego upoważnienia we wniosku o 
dokonanie kontroli konstytucyjności aktu wydanego na podstawie takiego niezaskarżonego 
upoważnienia zmusza do uznania konstytucyjności aktu wydanego na podstawie 
upoważnienia, w postępowaniu kontrolnym dotyczącym konstytucyjności tego aktu 
wykonawczego. W obu wypadkach bowiem co innego jest przedmiotem oceny i 
orzeczenia Trybunału. Trybunał nie może orzekać o niekonstytucyjności aktu 
niezaskarżonego, co jednak nie przeszkadza przeprowadzeniu oceny aktu zaskarżonego z 
wykorzystaniem argumentów płynących z treści niezaskarżonego upoważnienia 
ustawowego”. Trybunał podtrzymuje w związku z niniejszą sprawą przytoczone wyżej 
swe ustalenia. W niniejszej sprawie możliwa jest kontrola zaskarżonego rozporządzenia 
pod kątem jego zgodności z art. 92 ust. 1 Konstytucji, mimo że nie zostaje poddany takiej 
kontroli przepis art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, stanowiący formalną 
podstawę do wydania zaskarżonego rozporządzenia. Dlatego Trybunał poddał analizie 
pismo procesowe wnioskodawcy z 24 czerwca 2009 r. wnoszące, między innymi, o 
stwierdzenie niezgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji. Jak 
wspomniano, w takim zakresie, dotyczącym wzorców kontroli wynikających z art. 92 ust. 
1 Konstytucji, Trybunał dopuścił pismo z 24 czerwca 2009 r. o uzupełnienie wniosku, do 
rozpoznania merytorycznego, odmawiając zarazem nadania biegu, w niniejszej sprawie, 
wnioskowi o zbadanie zgodności art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty z art. 92 
ust. 1 Konstytucji. 

Analizując pismo wnioskodawcy z 24 czerwca 2009 r., Trybunał ustalił jednak, że 
żaden z przytoczonych w tym piśmie argumentów nie odnosi się do wniosku o zbadanie 
zgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji. Dla uzasadnienia 
swego wniosku w powyższym zakresie wnioskodawca przywołuje jedynie wspomniany 
wyżej wyrok Trybunału w sprawie o sygn. U 5/06, z którego, zdaniem wnioskodawcy, 
wynika, że zaskarżone w niniejszej sprawie rozporządzenie jest niezgodne z Konstytucją, 
gdyż sam Trybunał Konstytucyjny uznał delegację ustawową zawartą w art. 22 ust. 2 pkt 4 
ustawy o systemie oświaty za „sprzeczną z Konstytucją”. Wnioskodawca przywołuje 
również wydane przez Trybunał, w związku ze sprawą o sygn. U 5/06, postanowienie 
sygnalizacyjne o sygn. S 1/07 z 31 stycznia 2007 r. (OTK ZU nr 1/A/2007, poz. 8), w 
którym, zdaniem wnioskodawcy, Trybunał jasno i wyraźnie podał w wątpliwość zgodność 
z Konstytucją przepisów stanowiących delegację ustawową do wydania powyższych 
rozporządzeń. Na tej podstawie, bez przytoczenia innych argumentów, wnioskodawca 
uważa, że zaskarżone rozporządzenie jest niezgodne z Konstytucją. Wnioskodawca 
przytacza też fragment postanowienia sygnalizacyjnego z 31 stycznia 2007 r. odnoszącego 



16 

się do uchybień legislacyjnych dotyczących art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, 
w którym Trybunał stwierdził: „Wadliwość normy upoważniającej, jako podstawy 
legitymizującej wydanie aktu wykonawczego, nieuchronnie bowiem wiąże się z tym, że 
wszelkie wypadki jej wykorzystania będą musiały być zakwalifikowane jako 
nieodpowiadające standardom konstytucyjnym”. 

Trybunał przypomina, że w wyroku w sprawie o sygn. U 5/06 nie orzekał o 
zgodności art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty z Konstytucją. W wyroku tym 
Trybunał orzekł, między innymi, że „§ 2 rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej z 
dnia 8 września 2006 r. zmieniającego rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu 
oceniania, klasyfikowania i promowania uczniów i słuchaczy oraz przeprowadzania 
sprawdzianów i egzaminów w szkołach publicznych (Dz. U. Nr 164, poz. 1154) i 
załącznik do tego rozporządzenia są niezgodne z art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy z dnia 7 
września 1991 r. o systemie oświaty (…) oraz z art. 92 ust. 1 Konstytucji Rzeczypospolitej 
Polskiej”. 

Trybunał przypomina jednak, że w związku z wyrokiem z 16 stycznia 2007 r. 
(sygn. U 5/06) zasygnalizował Sejmowi RP, w postanowieniu z 31 stycznia 2007 r. (sygn. 
S 1/07), potrzebę podjęcia inicjatywy ustawodawczej w przedmiocie zmiany art. 22 ust. 2 
pkt 4 ustawy o systemie oświaty, w sposób zgodny z konstytucyjnymi wymaganiami 
dotyczącymi upoważnienia ustawowego oraz zasadą wyłączności regulacji ustawowej w 
sferze praw i wolności. 

W przywołanym wyżej postanowieniu Trybunał stwierdził między innymi: 
„W świetle opisanych założeń art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty nie 

spełnia wymagań określonych w art. 92 ust. 1 Konstytucji. Trudno uznać, że wymienione 
w art. 22 ust. 2 pkt 4 lit. a-g wskazówki mają charakter wytycznych. Są one ujęte jako 
sformułowanie pewnych zasad, które powinny być respektowane, niezależnie od 
konkretnej regulacji rozporządzenia, a już na pewno nie dookreślają w żaden sposób 
pojęcia «warunków i sposobu oceniania i klasyfikowania»”. 

Trybunał zwrócił również uwagę, że art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty 
scedował funkcje prawodawcze na organ władzy wykonawczej, w wyniku czego przepisy 
rozporządzenia stały się samoistnym źródłem prawa w sferze dotyczącej konstytucyjnego 
prawa podmiotowego, prawa do nauki. Trybunał stwierdził między innymi: „Analizowana 
sytuacja dotyczy zasady wyłączności regulacji ustawowej w sferze praw i wolności. W 
porządku prawnym proklamującym zasadę podziału władz, opartym na prymacie ustawy 
jako podstawowego źródła prawa wewnętrznego, parlament nie może w dowolnym 
zakresie «cedować» funkcji prawodawczych na organy władzy wykonawczej. Zasadnicza 
regulacja pewnej kwestii nie może być domeną przepisów wykonawczych, wydawanych 
przez organy nienależące do władzy ustawodawczej. Nie jest bowiem dopuszczalne, aby 
prawodawczym decyzjom organu władzy wykonawczej pozostawić kształtowanie 
zasadniczych elementów regulacji prawnej. Tak jest natomiast właśnie w wypadku art. 22 
ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty. Także art. 31 ust. 3 Konstytucji wymaga regulacji 
ustawowej w tych wszystkich unormowaniach, które dotyczą ograniczeń konstytucyjnych 
praw i wolności jednostki. W takim wypadku zakres materii pozostawianych do 
unormowania w rozporządzeniu musi być węższy niż zakres materii ogólnie dozwolony na 
tle art. 92 ust. 1 Konstytucji. Artykuł 31 ust. 3 Konstytucji silniej bowiem akcentuje 
konieczność szerszego unormowania rangi ustawowej i zawęża pole regulacyjne 
pozostające dla rozporządzenia. 

Artykuł 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty dotyczy realizacji konstytucyjnego 
prawa do nauki (art. 70 ust. 1 Konstytucji), będącego prawem podmiotowym. Jest to więc 
kwestia, której dotyczą wcześniej wskazane ograniczenia sposobu formułowania 
upoważnienia do wydawania wykonawczych aktów normatywnych. 



17 

Analiza treści ustawy o systemie oświaty, rozporządzenia w sprawie warunków i 
sposobu oceniania oraz rozporządzenia zmieniającego – w szczególności przepisów 
poddanych kontroli w sprawie o sygn. U 5/06 – wskazuje wyraźnie, że w tym wypadku akt 
wykonawczy stał się podstawowym źródłem prawa w dziedzinie egzaminu maturalnego, 
nabierając charakteru samoistnego. Sytuacja ta, prowadząca do niepożądanego 
rozchwiania relacji ustawa – akt wykonawczy i dlatego konstytucyjnie niedopuszczalna, 
ma swe źródło w nieprawidłowo legislacyjnie sformułowanym upoważnieniu zawartym w 
art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty”. 

Trybunał Konstytucyjny podtrzymuje, w związku z wyrokiem w niniejszej sprawie, 
powyższe ustalenia. Trybunał podkreśla, że analiza niniejszej sprawy potwierdza potrzebę 
niezwłocznej inicjatywy ustawodawczej w przedmiocie zmiany art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy 
o systemie oświaty, w sposób zgodny z wymogami konstytucyjnymi. 

Przytoczone przez wnioskodawcę postanowienie sygnalizacyjne o sygn. S 1/07 
oraz ustalenia, jakich dokonał Trybunał Konstytucyjny w wyroku w sprawie o sygn. U 
5/07, nie upoważniają jednak do twierdzenia, że Trybunał orzekł o niezgodności art. 22 
ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, stanowiącego formalną podstawę do wydania 
zaskarżonego rozporządzenia. Art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, mimo 
sygnalizacji Trybunału zawartej w postanowieniu o sygn. S 1/07, pozostaje nadal 
elementem obowiązującego porządku prawnego. 

Jak wspomniano, dopuszczalna jest, w świetle treści normatywnych art. 92 ust. 1 
Konstytucji oraz orzecznictwa Trybunału, kontrola rozporządzenia z wymogami kontroli 
konstytucyjnej, wynikającymi z art. 92 ust. 1 Konstytucji, mimo braku formalnego 
wniosku o kontrolę przepisu ustawowego, upoważniającego do wydania tego 
rozporządzenia. Kontrola taka jest więc, pod warunkiem spełnienia wymogów 
konstytucyjnych i ustawowych, dopuszczalna w niniejszej sprawie, w której badaniu 
zgodności z art. 92 ust. 1 Konstytucji podlega zaskarżone rozporządzenie, mimo że nie 
podlega jej, z przyczyn wspomnianych wcześniej, przepis art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o 
systemie oświaty, stanowiący podstawę do wydania rozporządzenia. Jest jednak rzeczą 
oczywistą, że wniosek dotyczący badania zgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 92 
ust. 1 Konstytucji musi spełniać ustawowe formalne wymogi, wynikające z art. 32 ust. 1 
ustawy o Trybunale Konstytucyjnym. 

Trybunał zwraca uwagę, że wnioskodawca wniósł o zbadanie zaskarżonego 
rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji, jednakże nie spełnił formalnego wymogu 
wynikającego z art. 32 ust. 1 pkt 4 ustawy o Trybunale Konstytucyjnym. Nie uzasadnił 
bowiem przedstawionego zarzutu, z powołaniem odpowiednich dowodów. Nie można 
uznać, że jest takim uzasadnieniem ocena dotycząca art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie 
oświaty, wynikająca z wyroku w sprawie o sygn. U 5/07, a zwłaszcza ze związanego z tą 
sprawą postanowienia sygnalizacyjnego o sygn. S 1/07, skoro powyższy przepis ustawy 
nie był przedmiotem kontroli w sprawie o sygn. U 5/07, posiada nadal moc powszechnego 
obowiązywania, jest elementem obowiązującego porządku prawnego. 

Trybunał pragnie również podkreślić, że nie może uznać za uzasadnienie 
niezgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji argumentów, które 
wnioskodawca zawarł w pkt 7 wniosku z 9 listopada 2007 r. Argumenty te, mające służyć 
wykazaniu niezgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 20 ust. 3 ustawy o 
gwarancjach, odnoszą się do „zasad nauczania religii” w szkołach, w tym także do 
„oceniania ucznia z tytułu uczestnictwa w tego rodzaju zajęciach”. Zdaniem Trybunału, 
tak sformułowane argumenty, będące przedmiotem szczegółowej analizy w dalszej części 
uzasadnienia, odnoszą się do zasad nauczania, określonych w szczególności przepisami 
rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie 
warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach 



18 

(Dz. U. Nr 36, poz. 155, ze zm.; dalej: rozporządzenie z 14 kwietnia 1992 r.), a także do 
sposobu oceniania uczniów, regulowanego przepisami rozporządzenia zmienionego z 30 
kwietnia 2007 r. 

Dlatego Trybunał postanowił umorzyć postępowanie w zakresie badania zgodności 
zaskarżonego rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji. 

 
3. Geneza i współczesna treść zasady wolności wyznania (wolność religii). 
 
3.1. Nauczanie religii jest, w świetle standardów współczesnego państwa 

demokratycznego, jednym z elementów wolności wyznania, określanej niekiedy jako 
wolność religii, stanowiącej jeden z istotnych przejawów idei wolności jednostki w 
społeczeństwie demokratycznym, będącej fundamentalną zasadą społeczeństwa 
demokratycznego. Dlatego Trybunał zanalizował najpierw genezę i współczesną treść 
normatywną zasady wolności wyznania (wolności religii) w społeczeństwie 
demokratycznym, w szczególności w kontekście szerzej pojętej zasady wolności jednostki, 
roli państwa (władzy publicznej) w zagwarantowaniu realizacji wolności wyznania 
(wolności religii) oraz w kontekście równouprawnienia różnych religii. Jest to zagadnienie 
podstawowe, gdyż mimo specyfiki regulacji prawnej powyższych idei, cechującej 
Konstytucję, przejmuje ona wspólną dla dojrzałej demokracji europejskiej doktrynalną 
istotę wolności jednostki, także w sferze wolności wyznania (wolności religii). 

Wolność wyznania, uformowana na gruncie cywilizacji europejskiej jako jeden z 
podstawowych przejawów wolność jednostki, kształtowała się w toku długotrwałego 
procesu historycznego, naznaczonego wojnami i walkami społecznymi, inspirowanego 
dziełami wybitnych przedstawicieli myśli społecznej i filozoficznej. We współczesnym 
katalogu podstawowych praw i wolności jednostki w społeczeństwie demokratycznym 
wolność wyznania występuje zwykle łącznie z wolnością sumienia. W ten sposób, łącząc 
wolność sumienia i wyznania, podkreśla się, że chodzi o dwie części składowe 
świadomości człowieka w sferze religijnej, a mianowicie: „wewnętrzną, związaną z 
kształtowaniem się myśli i przekonań jednostki w sprawach religii, i zewnętrzną, 
polegającą na ujawnianiu tych myśli i przekonań oraz postępowaniu zgodnym z ich 
nakazami” (M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2005, s. 19). Takie dwuczęściowe 
ujęcie zakresu pojęcia wolności sumienia i wyznania występuje często we współczesnych 
dokumentach międzynarodowych, zawierających standardowe, podstawowe prawa i 
wolności, które winny być gwarantowane przez państwa demokratyczne. Jednakże 
ukształtowana historycznie wolność sumienia i wyznania występuje nadal pod różnymi 
nazwami, odzwierciedlającymi najczęściej tradycje danego kraju w procesie kształtowania 
się omawianej wolności jednostki. Dotyczy to w szczególności takich pojęć jak: „wolność 
wierzeń”, „wolność kultu” czy „wolność religii”. Ten ostatni termin występuje w art. 53 
ust. 1 Konstytucji, łącznie z wolnością sumienia jako „wolność sumienia i religii”. Trzeba 
ponadto dodać, że w literaturze przedmiotu dwa wspomniane wyżej aspekty wolności 
sumienia i wyznania ujmuje się czasem w jednym pojęciu: „wolności wyznania”. 

Deklaracja Praw Człowieka i Obywatela z 26 sierpnia 1789 r., inspirowana ideami 
oświecenia, korzystająca z ówczesnego dorobku doktryny prawa natury, określająca 
pierwszy katalog praw i wolności jednostki, zamieściła wśród „praw naturalnych 
człowieka, niezbywalnych i świętych” także prawo do wolności religijnej, pojmowane jako 
prawo poglądów religijnych. Art. 10 deklaracji głosił, że „nikt nie może być niepokojony z 
powodu swych poglądów, także religijnych, jeżeli ich przejawianie nie zakłóca porządku 
publicznego ustanowionego przez prawo”. 

Do propagowania wolności wyznania przyczynił się później rozwój ideologii 
liberalnej w XIX wieku, głoszącej wolność jednostki jako jej naturalne prawo do wolności 



19 

działania w różnych sferach. „Koncepcja tej wolności opierała się na uznaniu religii za 
sprawę prywatną jednostki, którą władze państwowe nie powinny się interesować. Prawu 
jednostki do wolności sumienia i wyznania nadany został charakter publicznego prawa 
podmiotowego, będącego odpowiednikiem prywatnych praw podmiotowych. Na prawo to 
składał się szeroki zestaw pozytywnych uprawnień jednostki, które państwo mogło 
ograniczać jedynie wyjątkowo i z ważnych powodów. Aby zabezpieczyć tę wolność, 
teoretycy liberalizmu postulowali nadanie państwu charakteru świeckiego i uznanie jego 
neutralności w sprawach religijnych. Ten neutralny charakter państwa najlepiej miało 
zabezpieczyć oddzielenie kościoła od państwa. Doktryna liberalna wskazała na 
konieczność jurydyzacji prawa do wolności sumienia i wyznania. Domagała się uznania go 
za prawo konstytucyjne i zagwarantowania szczegółowych uprawnień jednostki w prawie 
pozytywnym” (M. Pietrzak, op. cit., s. 29-30). 

Państwo miało być gwarantem wolności jednostki, wynikających z wolności 
religijnej; zarówno w sferze wolności wyboru i wyznawania określonej religii, jak i 
gwarantem funkcjonowania instytucji stwarzających możliwość kolektywnego 
wyznawania religii: kościołów, związków wyznaniowych. Państwo miało być gwarantem 
neutralnym i bezstronnym, niepropagującym określonej religii, co było postulatem 
wynikającym w sposób oczywisty z podstaw ideologicznych liberalizmu, głoszącego 
ochronę wolności jednostki przed ingerencją ze strony państwa (władzy publicznej), ale 
również pochwałę systemu konkurencyjnego, nie tylko w sferze gospodarczej i 
politycznej, ale także w sferze opinii, poglądów, idei. 

Uformowana ostatecznie po II wojnie światowej, powszechnie uznana na gruncie 
współczesnej europejskiej demokracji, normatywna treść idei wolności wyznania 
kształtowała się na gruncie dojrzałego liberalizmu, zmierzającego do tworzenia systemów 
liberalno-demokratycznych. Ale na jej współczesną postać, widoczną w powojennych 
dokumentach międzynarodowych, odzwierciedlających uznane standardy demokratyczne, 
wpływ miały także doktryny egalitarne (równość religii, bezstronność państwa) oraz 
koncepcje państwa prawnego, które w systemie prawa obowiązującego, zakotwiczonego w 
Konstytucji jako najwyższym akcie prawnym (w szczególności kontynentalne systemy 
prawne), „jurydyzowały” w sposób rozwinięty wolność wyznania łącznie z wolnością 
sumienia jako publiczne prawo podmiotowe, wpisane w Konstytucję, zagwarantowane 
ustawowo w postaci poszczególnych uprawnień ludzi i instytucji. Trzeba też w tym 
miejscu podkreślić istotne znaczenie doświadczeń okresu II wojny światowej, a w 
szczególności zgubnych dla godności ludzkiej doktryn totalitarnych, dla powojennego 
renesansu doktryn prawa natury i realizacji związanego z nimi postulatu sporządzenia 
katalogu podstawowych praw i wolności jednostki. Wśród podstawowych wolności 
znalazła się także ujmowana łącznie wolność sumienia i wyznania. Znajduje się ona w 
głównych powojennych aktach międzynarodowych, zawierających katalog podstawowych 
praw wolności jednostki. Katalog taki traktowany jest jako element konieczny 
współczesnego demokratycznego państwa prawnego; zamieszczony jest w uchwalanych 
współcześnie konstytucjach państw europejskich, w tym także w Konstytucji RP z 1997 r. 

 
3.2. W pierwszym z tych aktów, Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka z 10 

grudnia 1948 r., przyjętej i ogłoszonej przez Organizację Narodów Zjednoczonych, 
zamieszczono podstawowy katalog wolności i praw człowieka, przypominając, że wynika 
to, z przyjętej wcześniej w Karcie Narodów Zjednoczonych, platformy ideowej: „wiary w 
podstawowe prawa człowieka, w godność i wolność osoby ludzkiej, w równość mężczyzn 
i kobiet”, potrzeby popierania postępu społecznego oraz tworzenia lepszych warunków 
życia w większej wolności. W art. 18 tej Deklaracji znajduje się określenie wolności 
religijnej, przez wskazanie głównych jej elementów i związków z wolnością myśli i 



20 

sumienia. Każda osoba – głosi Deklaracja – ma prawo do wolności myśli, sumienia i 
religii; prawo to zawiera wolność zmiany religii lub poglądów, jak również wolność 
manifestowania swojej religii lub swoich poglądów indywidualnie lub kolektywnie, 
zarówno publicznie jak i prywatnie, drogą edukacji, praktyk, realizacji kultu czy rytuałów. 
Deklaracja nie wywoływała co prawda bezpośrednich skutków prawnych; stanowiła 
jednak wyraz zobowiązania politycznego i moralnego państw będących członkami 
organizacji „Narody Zjednoczone”. 

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych, otwarty do podpisu w 
Nowym Jorku dnia 19 grudnia 1966 r. (Dz. U. z 1977 r. Nr 38, poz. 167; dalej: Pakt Praw 
Obywatelskich), zawierający uniwersalny katalog podstawowych praw i wolności, 
ratyfikowany następnie przez wiele państw (Polska ratyfikowała ten Pakt 3 marca 1977 r.), 
propagował podstawowe prawa i wolności jednostki w skali światowej. Powołując się na 
inspiracje ideowe płynące z Karty Narodów Zjednoczonych oraz Powszechnej Deklaracji 
Praw Człowieka, wskazując, że zamieszczone w Pakcie Praw Obywatelskich prawa 
podstawowe osoby ludzkiej wypływają z „przyrodzonej godności osoby ludzkiej”, 
określono w art. 18 ust. 1 Paktu Praw Obywatelskich treść pojęcia „wolność (…) sumienia 
i wyznania”. W ustępie 2 tego artykułu sformułowano, w sposób kategoryczny, zakaz 
skierowany przede wszystkim do tych państw, w których wolność religijna nie jest 
dostatecznie chroniona. Ustęp 2 art. 18 stanowi bowiem: „Nikt nie może podlegać 
przymusowi, który stanowiłby zamach na jego wolność posiadania lub przyjmowania 
wyznania albo przekonań według własnego wyboru”. 

Szczególne znaczenie dla określenia standardowego katalogu podstawowych praw i 
wolności w państwie demokratycznym ma Konwencja o ochronie praw człowieka i 
podstawowych wolności, sporządzona w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r. (Dz. U. z 1993 r. 
Nr 61, poz. 284, ze zm.; dalej: Konwencja), uzupełniona następnie o szereg Protokołów 
dodatkowych. Konwencję oraz Protokoły dodatkowe podpisały i ratyfikowały państwa 
będące członkami Rady Europy (Polska ratyfikowała Konwencję ustawą z dnia 2 
października 1992 r. o ratyfikacji Konwencji o ochronie praw człowieka i podstawowych 
wolności, Dz. U. Nr 85, poz. 427). 

To szczególne znaczenie europejskiej Konwencji wynika z faktu, że państwa – 
strony Konwencji nie tylko zobowiązały się do przestrzegania katalogu praw i wolności 
podstawowych zawartych w Konwencji, ale zobowiązały się do podporządkowania 
wyrokom Europejskiego Trybunału Praw Człowieka (dalej: Europejski Trybunał), 
orzekającego na podstawie Konwencji i uzupełniających ją Protokołów. Orzecznictwo 
Trybunału ustala treści normatywne praw i podstawowych wolności, ujętych w sposób 
zwięzły, co jest zrozumiałe, w Konwencji i Protokołach. Orzeczenia Europejskiego 
Trybunału ustalają wspólne treści normatywne praw i wolności podstawowych, których 
regulacja prawna (także konstytucyjna) w poszczególnych państwach różni się czasem 
znacznie. Dotyczy to także wolności sumienia i wyznania, jednej z podstawowych 
wolności zawartych w Konwencji. Regulacja prawna wolności sumienia i wyznania w 
poszczególnych państwach europejskich różni się, ale Europejski Trybunał ustalił, wspólną 
dla europejskich państw demokratycznych, treść normatywną zasady wolności sumienia i 
wyznania, dokonując, w związku z rozpatrywanymi sprawami, wykładni przepisów 
Konwencji, w szczególności jej art. 9, określającego wolność sumienia i wyznania. 

Art. 9 Konwencji, sformułowany w postaci dwu przepisów, ma następujące 
brzmienie: 

„1. Każdy ma prawo do wolności myśli, sumienia i wyznania; prawo to obejmuje 
wolność zmiany wyznania lub przekonań oraz wolność uzewnętrzniania indywidualnie lub 
wspólnie z innymi, publicznie lub prywatnie, swego wyznania lub przekonań przez 
uprawianie kultu, nauczanie, praktykowanie i czynności rytualne”. 



21 

„2. Wolność uzewnętrzniania wyznania lub przekonań może podlegać jedynie 
takim ograniczeniom, które są przewidziane przez ustawę i konieczne w społeczeństwie 
demokratycznym z uwagi na interesy bezpieczeństwa publicznego, ochronę porządku 
publicznego, zdrowia i moralności lub ochronę praw i wolności innych osób”. 

Trybunał Konstytucyjny zwraca uwagę, że art. 9 Konwencji, wytyczający 
zasadniczy kierunek określania treści normatywnych wolności wyznania we 
współczesnych społeczeństwach demokratycznych (ujmowanej tutaj w ust. 1 łącznie z 
wolnością myśli i wolnością sumienia), wskazuje sfery wolności uzewnętrzniania, 
indywidualnie lub zbiorowo, publicznie lub prywatnie, swego wyznania lub przekonań. 
Jest wśród nich, oprócz uprawiania kultu, praktykowania i czynności rytualnych, także 
nauczanie (wyznania, religii). Oznacza to, w kontekście art. 9 ust. 2 Konwencji, że 
wolność nauczania religii (wyznania), podobnie jak inne sfery uzewnętrzniania wyznania 
(religii), może podlegać ustawowym ograniczeniom tylko z powodu przesłanek 
wymienionych w tym przepisie. Wolność nauczania religii korzysta więc, jak każda 
wolność podstawowa w społeczeństwie demokratycznym z domniemania wolności 
jednostki, z wyjątkiem ustawowych ograniczeń dopuszczalnych, a zarazem w konkretnych 
sytuacjach, koniecznych w społeczeństwie demokratycznym. Spostrzeżenie to jest istotne 
dla rozpatrywanej sprawy i jej oceny konstytucyjnej, skoro wnioskodawca wskazuje, jako 
wzorce kontroli konstytucyjnej zaskarżonego rozporządzenia, przepisy konstytucyjne 
dotyczące wolności sumienia i wyznania. 

 
3.3. Europejski Trybunał podkreślał w swych orzeczeniach, że określona w art. 9 

Konwencji „wolność myśli, sumienia i wyznania” jest jednym z fundamentów 
pluralistycznego społeczeństwa demokratycznego. W wyroku z 25 maja 1993 r. (sprawa 
Kokkinakis przeciwko Grecji, nr 14307/88) Trybunał stwierdził: „W sposób ujęty w art. 9 
Konwencji wolność myśli, sumienia i wyznania jest jedną z podstaw «społeczeństwa 
demokratycznego» w rozumieniu Konwencji. Jest ona, w swoim religijnym wymiarze, 
jednym z najistotniejszych elementów tworzących tożsamość wyznawców i ich koncepcję 
życia, ale jest też wartością dla ateistów, agnostyków, sceptyków i osób indyferentnych w 
stosunku do wiary. Pluralizm, nieodłączna cecha społeczeństwa demokratycznego, o którą 
walczono na przestrzeni wieków, zależy od tego. Podczas gdy wolność wyznania jest 
przede wszystkim sprawą sumienia jednostki, pociąga ona także za sobą, inter alia, 
wolność do «uzewnętrzniania swojego wyznania». Świadczenie słowem i czynem (o 
prawdach swojej wiary) jest powiązane z istnieniem przekonań religijnych”. 

Europejski Trybunał podkreślał też, że rola państwa winna polegać na pełnieniu 
funkcji bezstronnego i neutralnego organizatora praktykowania różnych religii wyznań i 
przekonań. Państwo nie powinno dokonywać oceny legalności przekonań religijnych oraz 
sposobów ich wyrażania. Rolą państwa jest zapewnienie tolerancji i pluralizmu; 
zapewnienie równowagi sprawiedliwej, unikającej nadużywania pozycji dominującej 
jakiejś grupy wyznaniowej, chroniącej grupy mniejszościowe. W wyroku z 10 listopada 
2005 r. (sprawa Leyla Sahin przeciwko Turcji, nr 44774/98) Trybunał stwierdził między 
innymi: „Należy podkreślić rolę Państwa jako neutralnego i bezstronnego organizatora 
praktykowania różnych religii, wyznań i przekonań i wskazać, iż rola ta ma zasadnicze 
znaczenie dla porządku publicznego, harmonii wyznaniowej oraz tolerancji w 
demokratycznym społeczeństwie. Obowiązku neutralności i bezstronności Państwa nie da 
się pogodzić z jakimkolwiek uprawnieniem po stronie Państwa do oceny legalności 
przekonań religijnych oraz sposobów, w jaki są one wyrażane. Obowiązek ten wymaga, 
aby Państwo zapewniło wzajemną tolerancję pomiędzy przeciwstawnymi grupami. W 
związku z tym rolą organów władzy w takich okolicznościach nie jest usunięcie przyczyny 



22 

napięcia poprzez wyeliminowanie pluralizmu wyznaniowego, lecz zapewnienie, iż 
konkurujące grupy tolerują się wzajemnie. 

Pluralizm, tolerancja i otwartość to cechy charakteryzujące «demokratyczne 
społeczeństwo». Mimo iż interesy indywidualne muszą czasami zostać podporządkowane 
interesom grupy, demokracja nie oznacza po prostu, iż poglądy większości muszą zawsze 
przeważać: musi zostać osiągnięta równowaga, która zapewni sprawiedliwe i odpowiednie 
traktowanie osób będących w mniejszości i pozwoli uniknąć nadużywania pozycji 
dominującej. Pluralizm i demokracja muszą być także oparte na dialogu i duchu 
kompromisu, z konieczności pociągających za sobą szereg ustępstw po stronie jednostek 
lub grup jednostek, które to ustępstwa są uzasadnione w celu zachowania i promowania 
ideałów i wartości demokratycznego społeczeństwa. W przypadku gdy takie «prawa i 
wolności» znajdują się w katalogu praw i wolności gwarantowanych przez Konwencję i jej 
Protokoły, należy uznać, iż potrzeba ich ochrony może prowadzić Państwa do ograniczenia 
innych praw i wolności także chronionych w Konwencji. To właśnie stałe poszukiwanie 
równowagi pomiędzy podstawowymi prawami każdej osoby stanowi fundament 
«demokratycznego społeczeństwa»”. 

Przy okazji powyższej sprawy Europejski Trybunał stwierdził też, iż mimo 
wspólnych standardów demokratycznych, także w zakresie wolności sumienia i wyznania 
nie jest możliwe jednolite europejskie stanowisko co do znaczenia religii w 
społeczeństwie. W cytowanym wyżej wyroku Europejski Trybunał stwierdził: „Nie jest 
możliwym wypracowanie jednolitego europejskiego stanowiska w przedmiocie znaczenia 
religii w społeczeństwie, a znaczenie lub wpływ publicznego wyrażania swych przekonań 
religijnych będzie się różnić w zależności od miejsca i sytuacji. Regulacje w tej sferze 
będą się w konsekwencji różnić w zależności od kraju, zgodnie z krajową tradycją oraz 
wymogami nakładanymi przez potrzebę ochrony praw i wolności innych oraz potrzebę 
utrzymania porządku publicznego. W związku z tym wybór i forma, którą winny takie 
regulacje przybierać, muszą zostać pozostawione w gestii zainteresowanych Państw, jako 
iż będą one zależeć od danej sytuacji krajowej. 

Ten margines uznania idzie w parze z kontrolą europejską obejmującą zarówno 
prawo, jak i decyzje prawo stosujące. Zadaniem Trybunału jest rozstrzygnięcie, czy środki 
podejmowane na szczeblu krajowym były uzasadnione co do zasady i proporcjonalne. 
Określając zakres marginesu uznania w niniejszej sprawie, Trybunał musi uwzględnić 
przedmiot sprawy, a mianowicie potrzebę ochrony praw i wolności innych, potrzebę 
zapewnienia porządku publicznego oraz zabezpieczenia spokoju społecznego i 
rzeczywistego pluralizmu religijnego, które mają zasadnicze znaczenie dla przetrwania 
społeczeństwa demokratycznego”. 

Jak wspomniano, art. 9 ust. 1 Konwencji wskazuje, że jednym z elementów 
wolności uzewnętrzniania swego wyznania i przekonań (publicznie lub prywatnie, 
indywidualnie lub zbiorowo) jest, oprócz uprawiania kultu, praktykowania i czynności 
rytualnych, nauczanie religii. Podstawą orzekania Europejskiego Trybunału w sprawach 
związanych z nauczaniem religii był nie tylko art. 9 Konwencji, ale także art. 2 Protokołu 
nr 1 do Konwencji o ochronie praw człowieka i podstawowych wolności, sporządzonego 
w Paryżu dnia 20 marca 1952 r. (Dz. U. z 1995 r. Nr 36, poz. 175; dalej: Protokół nr 1). 
Przepis ten stanowi: „Nikt nie może być pozbawiony prawa do nauki. Wykonując swoje 
funkcje w dziedzinie wychowania i nauczania, Państwo uznaje prawo rodziców do 
zapewnienia wychowania i nauczania zgodnie z ich własnymi przekonaniami religijnymi i 
filozoficznymi”.  

Europejski Trybunał zwracał uwagę, że art. 2 Protokołu nr 1 winien być 
interpretowany systemowo, w szczególności w świetle art. 8 (poszanowanie życia 
prywatnego), art. 9, art. 10 (wolność wyrażania opinii) ale także z uwzględnieniem art. 11 



23 

Konwencji (wolność zgromadzeń i stowarzyszeń). Stwierdzając, że w zakres 
„podstawowego prawa do nauki wpisane zostało prawo rodziców do poszanowania ich 
przekonań religijnych i filozoficznych”, Europejski Trybunał podkreślał, że z tego punktu 
widzenia nie ma znaczenia rozróżnianie między nauczaniem państwowym a prywatnym. 
Trybunał zwracał uwagę, że w obu przypadkach chodzi o realizację zasadniczego celu, a 
mianowicie ochronę osiągnięcia pluralizmu w nauczaniu, która to możliwość ma 
zasadnicze znaczenie dla zachowania demokratycznego społeczeństwa. Dlatego 
respektowanie przekonań rodziców, religijnych czy filozoficznych, w całym państwowym 
programie kształcenia, nie zwalnia państwa, mającego obowiązek powstrzymania się od 
ingerencji, od obowiązku pozytywnego, tzn. podejmowania pozytywnych działań 
umożliwiających poszanowanie przekonań rodziców. W wyroku z 29 czerwca 2007 r. 
(sprawa Folgerö i inni przeciwko Norwegii, nr 15472/02), Trybunał stwierdził między 
innymi: „Artykuł 2 Protokołu nr 1 nie pozwala na rozróżnianie pomiędzy nauczaniem 
religii a nauczaniem innych przedmiotów. Wymaga on od Państwa poszanowania 
przekonań rodziców, czy to religijnych, czy filozoficznych, w całym państwowym 
programie kształcenia. Obowiązek ten ma szeroki zakres, jako że ma zastosowanie nie 
tylko do treści kształcenia oraz sposobu jego zapewniania, lecz także do wykonywania 
wszystkich «funkcji» przyjętych przez Państwo na siebie. Słowo «uznaje» (ang. respect) 
oznacza więcej, niż «godzi się» lub «bierze pod uwagę». Obok głównie negatywnego 
obowiązku, oznacza ono także istnienie po stronie Państwa obowiązku pozytywnego. 
Pojęcie «przekonania», jako takie, nie jest synonimem słów «opinie» i «idee». Oznacza 
ono poglądy, które osiągają pewien stopień logiki, powagi, spójności i istotności”. 

Ale Europejski Trybunał podkreślił zarazem w powyższym wyroku, że 
poszanowanie powyższych praw rodziców nie może oznaczać pozbawienia państwa 
kompetencji w zakresie ustalania i planowania programu kształcenia, zwracając zarazem 
uwagę, że rozwiązania w tej sferze mogą się różnie kształtować w zależności od państwa i 
od czasów. Państwo musi zarazem wystrzegać się indoktrynacji. „Jednakże ustalanie i 
planowanie programu kształcenia należy co do zasady do kompetencji Układających się 
Państw. Obejmuje to przede wszystkim kwestie związane z względami praktycznymi, 
rozstrzyganie o których nie należy do Trybunału, a rozwiązanie których może w 
uzasadniony prawnie sposób różnić się w zależności od państwa i od czasów. W 
szczególności drugie zdanie art. 2 Protokołu nr 1 nie uniemożliwia Państwom 
przekazywania poprzez wychowanie lub nauczanie informacji lub wiedzy, które mają 
bezpośrednio lub pośrednio religijny lub filozoficzny charakter. Nie pozwala on nawet 
rodzicom na sprzeciwienie się włączeniu takiego wychowania lub nauczania w program 
szkolny, gdyż inaczej całe kształcenie zinstytucjonalizowane zostałoby narażone na ryzyko 
stania się niepraktycznym” (wyrok z 29 czerwca 2007 r., nr 15472/02). W pluralistycznym 
społeczeństwie państwo winno pełnić, zdaniem Europejskiego Trybunału, rolę 
bezstronnego arbitra. „Państwo, realizując funkcje przez nie przyjęte w odniesieniu do 
wychowania i nauczania, musi baczyć, by informacje lub wiedza włączona w programy 
nauczania były przekazywane w obiektywny, krytyczny i pluralistyczny sposób. Państwo 
nie może realizować celu w postaci indoktrynacji, który może zostać uznany za brak 
poszanowania przekonań religijnych i filozoficznych rodziców. To jest granica, której nie 
można przekraczać” – stwierdził Trybunał w omawianym wyroku z 29 czerwca 2007 r. 

Świadomi tego, że często naruszenia standardów demokratycznych w sferze 
wolności sumienia i wyznania wynikają z naruszeń podczas stosowania prawa, sędziowie 
Europejskiego Trybunału stwierdzili też w cytowanym wyroku: „Ażeby zbadać sporną 
ustawę w świetle art. 2 Protokołu nr 1, należy uwzględnić, pomijając jednocześnie ocenę 
względów praktycznych, sytuację materialnoprawną, do jakiej osiągnięcia zmierzano i w 
dalszym ciągu się zmierza. Z pewnością naruszenia mogą przejawiać się w sposobie, w 



24 

jaki obowiązujące przepisy są stosowane przez daną szkołę lub nauczyciela, a właściwe 
organy władzy mają obowiązek zadbania z najwyższą starannością, by przekonania 
religijne i filozoficzne rodziców nie były na tym etapie lekceważone przez lekkomyślność, 
brak rozeznania lub niestosowny prozelityzm”. 

Istotne znaczenie dla rozpatrywanego przez Trybunał Konstytucyjny wniosku 
miało również orzeczenie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka w sprawie Saniewski 
przeciwko Polsce z 26 czerwca 2001 r. (nr 40319/98). Przypominając, że na gruncie 
Konwencji wolność myśli, sumienia i wyznania jest jednym z fundamentów społeczeństwa 
demokratycznego, podkreślając, że od tak rozumianej wolności zależy pluralizm 
nierozerwalnie związany ze społeczeństwem demokratycznym i będący jego cenną 
zdobyczą, Europejski Trybunał stwierdził między innymi: „Art. 9 Konwencji zapewnia 
ochronę przed religijną indoktrynacją ze strony Państwa. Art. 9 chroni przede wszystkim 
sferę osobistych przekonań i wyznania religijnego, t.j. sferę, która określana jest czasami 
jako forum internum. Nie stanowią pogwałcenia praw gwarantowanych przez art. 9 
sytuacje, w których organizowana jest w szkołach państwowych dobrowolna edukacja 
religijna lub gdy istnieje możliwość zwolnienia z obowiązkowych zajęć z religii, a także 
gdy przewidziane jest przyznawanie na świadectwach szkolnych stopni za uczestnictwo w 
takich zajęciach lub w alternatywnych zajęciach z etyki”. 

 
4. Regulacja prawna wolności sumienia i wyznania do czasu wejścia w życie 

Konstytucji z 1997 r. 
 
4.1. Analiza treści normatywnych wolności sumienia i wyznania na gruncie 

Konstytucji z 1997 r. winna być poprzedzona informacją o stanie prawnym dotyczącym tej 
problematyki przed wejściem w życie Konstytucji. Informacja taka jest potrzebna po to, 
aby lepiej zrozumieć polskie tradycje i uwarunkowania, ich wpływ na regulacje ustawowe 
oraz na regulację konstytucyjną w przepisach Konstytucji z 1997 r., a także na wykładnię 
przepisów konstytucyjnych regulujących wolność sumienia i wyznania, wskazanych przez 
wnioskodawcę jako wzorce kontroli konstytucyjnej zaskarżonych przepisów. 

Polskie tradycje konstytucyjne dotyczące instytucjonalnych relacji między 
państwem a kościołami sięgają konstytucji z 3 maja 1791 r. Były to rozważania bardziej 
tradycyjne niż „tworzące się równolegle – radykalnie laickie francuskie akty ustrojowe” 
(por. L. Garlicki, uwagi do art. 25, [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, 
t. 5, Warszawa 2007). Tekst ustawy rządowej z 3 maja 1791 r. głosił, między innymi, że 
„religią narodową panującą jest i będzie wiara święta rzymska katolicka ze wszystkimi jej 
prawami; przejście od wiary panującej jakiegokolwiek wyznania jest zabronione pod 
karami apostazji”. Sposób ujęcia religii był przedmiotem ostrych kontrowersji między 
państwem a kościołami w pracach nad ustawą z dnia 17 marca 1921 r. – Konstytucja 
Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 44, poz. 267; dalej: konstytucja marcowa). 
„Ostatecznie przyjęto formułę kompromisową, o mocno eklektycznym charakterze, bo silnie 
akcentującą pozycję wyznania i Kościoła katolickiego, ale zarazem mówiącą o zasadzie 
równouprawnienia wyznań” (por. J. Szymanek, Regulacja stosunków państwo-kościół w 
polskich aktach konstytucyjnych XX wieku, „Przegląd Sejmowy” nr 3/2002). Art. 111 
konstytucji marcowej stanowił między innymi: „Wszystkim obywatelom poręcza się 
wolność sumienia i wyznania. Żaden obywatel nie może być z powodu swego wyznania i 
przekonań religijnych ograniczony w prawach, przysługujących innym obywatelom”. Ale 
art. 114 stanowił, że „Wyznanie rzymskokatolickie, będące religią przeważającej 
większości narodu, zajmuje w Państwie naczelne stanowisko równouprawnionych wyznań. 
Kościół Rzymsko-Katolicki rządzi się własnymi prawami. Stosunek państwa do Kościoła 



25 

będzie określany na podstawie układu ze Stolicą Apostolską, który podlega ratyfikacji 
przez Sejm”. 

Regulacja konstytucyjna z 1921 r., wzmocniona konkordatem z 1925 r., stworzyła 
pewien stan równowagi „o charakterze tak delikatnym, że nie chciano weń wkraczać w 
pracach nad Konstytucją z 1935 r.” (por. L. Garlicki, op.cit.). 

Po II wojnie światowej, do czasu uchwalenia Konstytucji Polskiej Rzeczypospolitej 
Ludowej, uchwalonej przez Sejm Ustawodawczy w dniu 22 lipca 1952 r. (Dz. U. z 1976 r. 
Nr 7, poz. 36, ze zm.; dalej: konstytucja z 1952 r. lub konstytucja PRL) obowiązywała 
ustawa konstytucyjna z dnia 19 lutego 1947 r. o ustroju i zakresie działania najwyższych 
organów Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 18, poz. 71, ze zm.), nieobejmująca 
regulacji praw i wolności jednostki. 22 lutego 1947 r. uchwalono Deklarację Sejmu 
Ustawodawczego w sprawie realizacji praw i wolności obywatelskich. Ogłoszono w niej, 
że Sejm Ustawodawczy „będzie kontynuować realizację podstawowych praw i wolności 
obywatelskich”. Wśród wymienionych praw i wolności znalazła się również „wolność 
sumienia i wolność wyznania”. Deklaracja nie była aktem prawnym; nie określała nawet 
istoty praw i wolności, lecz tylko je wymieniała. Ten stan rzeczy, zupełny brak prawnych 
gwarancji wolności i praw jednostki, w tym wolności sumienia i wyznania, sprzyjał 
dodatkowo dokonywanym zmianom ustrojowym w tym okresie; w sposób 
niedemokratyczny, również z użyciem przemocy. 

Konstytucja Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej, uchwalona 22 lipca 1952 r. 
(weszła w życie tego samego dnia), regulowała, w sposób dalece ogólny, stosunki między 
państwem i kościołem, pozycję kościołów i związków wyznaniowych oraz wolność 
sumienia i wyznania w art. 70, później w art. 82. Charakterystyczne, że chociaż tylko 
deklaratywnie, konstytucja z 1952 r. zmuszona była uwzględnić realia wyznaniowe 
społeczeństwa polskiego. Art. 82 konstytucji PRL głosił w ust. 1: „Polska Rzeczpospolita 
Ludowa zapewnia obywatelom wolność sumienia i wyznania. Kościół i inne związki 
wyznaniowe mogą swobodnie wypełniać swoje funkcje religijne. Nie wolno zmuszać 
obywateli do niebrania udziału w czynnościach lub obrzędach religijnych. Nie wolno też 
nikogo zmuszać do udziału w czynnościach lub obrzędach religijnych”, a w ust. 2: 
„Kościół jest oddzielony od państwa. Zasady stosunku państwa do kościoła oraz sytuację 
prawną i majątkową związków wyznaniowych określają ustawy”. 

Trafnie wskazuje się, że duży stopień ogólnikowości pozbawił wspomniany przepis 
art. 82 rzeczywistej treści prawnej. Trzeba jednak przede wszystkim podkreślić, że 
konstytucja z 1952 r., bez względu na nazwę, nie była traktowana jako najwyższy akt 
normatywny, lecz deklaracja ideowa, co w połączeniu z tym, że Sejm przestał być 
rzeczywistym centrum władzy politycznej, bo było nią kierownictwo rządzącej 
(kierowniczej) partii komunistycznej, powodowało, że interpretację konstytucji 
podporządkowano wymogom strategii politycznej, zmiennej, w zależności od 
uwarunkowań danego okresu. Stąd w ramach tej samej Konstytucji realizowany był model 
„separacji wrogiej” (1952-1956) w stosunkach między państwem a kościołami, później 
praktyka modus vivendi (1956-1989) w różnych jej postaciach; a także model „separacji 
skoordynowanej”, ukształtowany na podstawie „ustaw wyznaniowych” (zwłaszcza w 
latach dziewięćdziesiątych), do czasu uchwalenia Konstytucji z 1997 r., kiedy przepisy art. 
82 konstytucji z 1952 r. traktowano jako „naturalne” wskutek swoistego desuetudo (por. J. 
Brożyniak, Konstytucyjne dylematy regulacji stosunków wyznaniowych we współczesnej 
Polsce, Warszawa 1996, s. 48, passim). 

Ogólność zasad prawa wyznaniowego wymienionych w przepisach 
konstytucyjnych, brak ustawowych konkretyzacji uprawnień wynikających z wolności 
sumienia i wyznania, w połączeniu z mechanizmami ustrojowymi PRL – wszystko to 
powodowało, że w okresie PRL nie było prawnych i rzeczywistych gwarancji wolności 



26 

sumienia i wyznania. Dominująca w regulacji wyznaniowej w konstytucji PRL zasada 
rozdziału kościoła i państwa traktowana była jako zasada postępującej laicyzacji państwa, 
w takiej postaci, aby nadać państwu charakter ateistyczny, co stanowiło model 
niewątpliwie sprzeczny z polską tradycją i polskimi uwarunkowaniami społecznymi. 
Postępująca w takiej postaci laicyzacja w życiu publicznym oraz w szkolnictwie, 
prowadząca do dyskryminacji ludzi wierzących (por. M. Pietrzak, op. cit., s. 161-168) była 
niewątpliwie sprzeczna z pluralizmem światopoglądowym, standardami demokratycznymi 
wolności wyznania oraz z zasadą neutralności i bezstronności państwa – stanowiącymi 
istotę wolności sumienia i wyznania w społeczeństwie demokratycznym. 

 
4.2. Zasadnicza nowelizacja konstytucji z 1952 r. dokonana ustawą z dnia 29 

grudnia 1989 r. (Dz. U. Nr 75, poz. 444, ze zm.), związana z rozpoczęciem gruntownych 
zmian ustrojowych, utrzymała w mocy w szczególności art. 82 ust. 2, głoszący zasadę 
oddzielenia kościoła od państwa. Także wejście w życie ustawy konstytucyjnej z dnia 17 
października 1992 r. o wzajemnych stosunkach między władzą ustawodawczą i 
wykonawczą Rzeczypospolitej Polskiej oraz o samorządzie terytorialnym (Dz. U. Nr 84, 
poz. 426, ze zm.), nazywanej często małą konstytucją, również nie zmieniło regulacji 
prawnej dotyczącej wolności sumienia i wyznania, zawartej w rozdziale 8, obowiązującej 
nadal (mimo wielu podstawowych zmian ustrojowych) konstytucji z 1952 r.; 
funkcjonującej już w ramach zasad nowego demokratycznego ustroju. Jednakże regulacja 
ta, a zwłaszcza zawarta w niej zasada rozdziału kościoła od państwa, funkcjonowała w 
nowych warunkach ustrojowych. Zmiany dokonane w konstytucji z 1952 r. pozbawiły 
obowiązującą nadal regulację prawną dotychczasowych podstaw aksjologicznych, co 
wpłynęło w istotnym stopniu na zmiany wykładni i stosowania przepisów wspomnianego 
art. 82 konstytucji z 1952 r. Wykładnia stosowania tych przepisów w istotny sposób 
uwarunkowana była, do czasu wejścia w życie Konstytucji z 1997 r., przez uchwalone w 
tym czasie akty prawne, dotyczące wolności sumienia i wyznania, a w szczególności 
dotyczące nauczania religii. Jeśli chodzi o ustawy, należy wymienić w szczególności 
uchwalone 17 maja 1989 r. ustawy wyznaniowe: o stosunku Państwa do Kościoła 
Katolickiego; o ubezpieczeniu społecznym duchownych, a przede wszystkim ustawę o 
gwarancjach. Ustawy te, przygotowane przy współpracy Kościoła katolickiego i innych 
kościołów, stanowiły, jak się trafnie wskazuje, przełom na tle polityki wyznaniowej 
państwa socjalistycznego. „Nadawały nową wykładnię wyznaniowym zasadom konstytucji z 
1952 roku. Stworzyły nowy, normatywny model państwa świeckiego, odpowiadający 
standardom przyjmowanym przez demokratyczno-liberalne państwa europejskie” (M. 
Pietrzak, op. cit., s. 201-202), chociaż w czasie, gdy ustawy te zostały uchwalone, nie 
przewidywano jeszcze głębokich zmian ustrojowych, które doprowadziły do powstania 
ustroju demokratycznego. 

Ustawa o gwarancjach, nawiązując do takich międzynarodowych aktów 
wyrażających standardy demokratyczne jak Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, czy 
Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych, stanowi w art. 1 ust. 1 w dziale 
I, zatytułowanym „Wolność sumienia i wyznania”: „Rzeczpospolita Polska zapewnia 
każdemu obywatelowi wolność sumienia i wyznania”, a w ust. 2: „Wolność sumienia i 
wyznania obejmuje swobodę wyboru religii lub przekonań oraz wyrażania ich 
indywidualnie i zbiorowo, prywatnie i publicznie”. Ust. 3 cytowanego art. 1 stanowi: 
„Obywatele wierzący wszystkich wyznań oraz niewierzący mają równe prawa w życiu 
państwowym, politycznym, gospodarczym, społecznym i kulturalnym”. Art. 10 ust. 1 tej 
ustawy głosi, że Rzeczpospolita Polska jest państwem świeckim, neutralnym w sprawach 
religii i przekonań. Określenie, że Rzeczpospolita Polska jest państwem świeckim i 
neutralnym w sprawach religii, nabiera jednak pełnej treści dzięki wykładni systemowej 



27 

uwzględniającej inne przepisy ustawy. Określenie powyższe oznacza więc w 
szczególności, że „Kościoły i inne związki wyznaniowe są niezależne od państwa przy 
wykonywaniu swoich funkcji religijnych” (art. 11 ust. 1), że „gwarancjami wolności 
sumienia i wyznania w stosunkach państwa z kościołami i innymi związkami 
wyznaniowymi są: 1) oddzielenie kościołów i innych związków wyznaniowych od 
państwa; 2) swoboda wypełniania przez kościoły i inne związku wyznaniowe funkcji 
religijnych; 3) równouprawnienie wszystkich kościołów i innych związków 
wyznaniowych, bez względu na formę uregulowania ich sytuacji prawnej” (art. 9 ust. 2). 
Neutralność państwa ma zapewniać, między innymi, art. 6 stanowiący, że „Nikt nie może 
być dyskryminowany bądź uprzywilejowany z powodu religii lub przekonań w sprawach 
religii” (ust. 1), a także, że „Nie wolno zmuszać obywateli do niebrania udziału w 
czynnościach lub obrzędach religijnych ani do udziału w nich” (ust. 2). 

Ustawa o gwarancjach konkretyzuje, co oznacza wolność sumienia i wyznania dla 
obywateli, a co oznacza ona dla kościołów i związków wyznaniowych, wymieniając 
konkretne prawa obywateli i konkretne prawa kościołów i związków wyznaniowych, 
mieszczące się w wolności sumienia i wyznania, która na tle tej ustawy staje się 
kompleksową zasadą ustrojową, wychodzącą poza status wolności podstawowej jednostki. 
Trzeba też dodać, że zarówno prawa jednostki (obywateli) jak i prawa kościołów i 
związków wyznaniowych nie stanowią katalogu zamkniętego, co jest zgodne z 
pojmowaniem domniemania „wolności” w społeczeństwie demokratycznym. Ale ustawa 
zaznacza zarazem, że „Kościoły i inne związki wyznaniowe oraz ich działalność podlegają 
ochronie prawnej, w granicach określonych w ustawach” (art. 11 ust. 2). 

Tak więc art. 2 ustawy o gwarancjach stanowi, że „Korzystając z wolności 
sumienia i wyznania obywatele mogą w szczególności: 

1) tworzyć wspólnoty religijne, zwane dalej «kościołami i innymi związkami 
wyznaniowymi», zakładane w celu wyznawania i szerzenia wiary religijnej, posiadające 
własny ustrój, doktrynę i obrzędy kultowe; 

2) zgodnie z zasadami swojego wyznania uczestniczyć w czynnościach i obrzędach 
religijnych oraz wypełniać obowiązki religijne i obchodzić święta religijne; 

2a) należeć lub nie należeć do kościołów i innych związków wyznaniowych; 
3) głosić swoją religię lub przekonania; 
4) wychowywać dzieci zgodnie ze swoimi przekonaniami w sprawach religii; 
5) zachowywać milczenie w sprawach swojej religii lub przekonań; 
6) utrzymywać kontakty ze współwyznawcami, w tym uczestniczyć w pracach 

organizacji religijnych o zasięgu międzynarodowym; 
7) korzystać ze źródeł informacji na temat religii; 
8) wytwarzać i nabywać przedmioty potrzebne do celów kultu i praktyk religijnych 

oraz korzystać z nich; 
9) wytwarzać, nabywać i posiadać artykuły potrzebne do przestrzegania reguł 

religijnych; 
10) wybrać stan duchowny lub zakonny; 
11) zrzeszać się w organizacjach świeckich w celu realizacji zadań wynikających z 

wyznawanej religii bądź przekonań w sprawach religii; 
12) otrzymać pochówek zgodny z wyznawanymi zasadami religijnymi lub z 

przekonaniami w sprawach religii”. 
Art. 19 ustawy o gwarancjach, stanowiąc, że „Kościoły i inne związki wyznaniowe 

korzystają na zasadach równouprawnienia ze swobody pełnienia funkcji religijnych” (ust. 
1), określa w ust. 2, że „Wypełniając funkcje religijne kościoły i inne związki wyznaniowe 
mogą w szczególności: 

1) określać doktrynę religijną, dogmaty i zasady wiary oraz liturgię; 



28 

2) organizować i publicznie sprawować kult; 
3) udzielać posług religijnych, w tym osobom, o których mowa w art. 4, oraz 

organizować obrzędy i zgromadzenia religijne; 
4) rządzić się w swoich sprawach własnym prawem, swobodnie wykonywać 

władzę duchowną oraz zarządzać swoimi sprawami; 
5) ustanawiać, kształcić i zatrudniać duchownych; 
6) realizować inwestycje sakralne i inne inwestycje kościelne; 
7) nabywać, posiadać i zbywać majątek ruchomy i nieruchomy oraz zarządzać nim; 
8) zbierać składki i otrzymywać darowizny, spadki i inne świadczenia od osób 

fizycznych i prawnych; 
9) wytwarzać i nabywać przedmioty i artykuły potrzebne do celów kultu i praktyk 

religijnych oraz korzystać z nich; 
10) nauczać religii i głosić ją, w tym za pomocą prasy, książek i innych druków 

oraz filmów i środków audiowizualnych; 
11) korzystać ze środków masowego przekazywania; 
12) prowadzić działalność oświatowo-wychowawczą; 
13) tworzyć i prowadzić zakony oraz diakonaty; 
14) tworzyć organizacje mające na celu działalność na rzecz formacji religijnej, 

kultu publicznego oraz przeciwdziałania patologiom społecznym i ich skutkom; 
15) prowadzić działalność charytatywno-opiekuńczą; 
16) (uchylony); 
17) powoływać krajowe organizacje międzykościelne; 
18) należeć do międzynarodowych organizacji wyznaniowych i 

międzywyznaniowych oraz utrzymywać kontakty zagraniczne w sprawach związanych z 
realizacją swoich funkcji”. 

Ponadto w art. 21 ust. 1 ustawy o gwarancjach postanowiono, że „Kościoły i inne 
związki wyznaniowe mają prawo zakładać i prowadzić szkoły i przedszkola oraz inne 
placówki oświatowo-wychowawcze i opiekuńczo-wychowawcze na zasadach określonych 
w ustawach”. Powyższe placówki oświatowo-wychowawcze „będą dotowane przez 
państwo lub organy samorządu terytorialnego w przypadkach i na zasadach określonych w 
odrębnych ustawach” (art. 21 ust. 2 ustawy o gwarancjach). 

Art. 20 ust. 1 ustawy określa, że „Kościoły i inne związki wyznaniowe mogą 
nauczać religii oraz wychowywać religijnie dzieci i młodzież, zgodnie z wyborem 
dokonanym przez ich rodziców lub opiekunów prawnych”, sygnalizując, że treść modelu 
państwa świeckiego, określona przez ustawę o gwarancjach, odbiega w istotny sposób od 
pojmowania państwa świeckiego w okresie Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej. 

Przepisy art. 20 ust. 2 i 3 ustawy o gwarancjach określają zasady nauczania religii, 
stanowiąc w ust. 2: „Nauczanie religii dzieci i młodzieży jest wewnętrzną sprawą 
kościołów i innych związków wyznaniowych. Jest ono organizowane, zgodnie z 
programem ustalonym przez władze kościoła lub innego związku wyznaniowego, w 
punktach katechetycznych znajdujących się w kościołach, domach modlitw i innych 
pomieszczeniach udostępnionych na ten cel przez osobę uprawnioną do dysponowania 
nimi”, a w ust. 3: „Nauczanie religii uczniów szkół publicznych i wychowanków 
przedszkoli publicznych może odbywać się również w szkołach i przedszkolach na 
zasadach określonych w odrębnej ustawie”. 

Ustawa o gwarancjach, przejmując szereg elementów standardów 
demokratycznych dotyczących wolności sumienia i wyznania wyprzedziła demokratyzację 
systemu prawnego Polski, rozpoczętą w sposób zasadniczy przez nowelizację konstytucji z 
29 grudnia 1989 r., która, oprócz zmiany nazwy państwa na „Rzeczpospolitą Polską”, 
stanowiła w art. 1, że jest ona „demokratycznym państwem prawnym”, co, jak 



29 

wspomniano, zmieniło w zasadniczy sposób aksjologiczne podstawy konstytucji z 1952 r., 
wzmocnione później „małą konstytucją” z 1992 r. 

Warto zwrócić uwagę, że art. 11 ust. 1 ustawy o gwarancjach określa, że „Kościoły 
i inne związki wyznaniowe są niezależne od państwa przy wykonywaniu swoich funkcji 
religijnych”. Określenie to jest odmienne niż utrzymany w mocy art. 82 ust. 2 konstytucji z 
1952 r., głoszący, że „Kościół jest oddzielony od państwa. Zasady stosunku państwa do 
kościoła oraz sytuację prawną i majątkową związków wyznaniowych określają ustawy”. 
Ustawę o gwarancjach można by traktować jako jedną z ustaw, o których mówi przepis art. 
82 ust. 2, chociaż nie ulega wątpliwości, tym bardziej na tle całej ustawy o gwarancjach, że 
art. 11 ust. 1 tej ustawy mieści się w ogólnej formule wolności wyznania, podczas gdy art. 
82 ust. 2 konstytucji z 1952 r. dotyczy szerszej relacji instytucjonalnej między państwem a 
kościołem. Od dotychczasowego modelu oddzielenia kościoła i państwa ustawa o 
gwarancjach z pewnością odchodzi, stanowiąc w art. 16 ust. 1, że „Państwo współdziała z 
kościołami i innymi związkami wyznaniowymi w zachowaniu pokoju, kształtowaniu 
warunków rozwoju kraju oraz zwalczaniu patologii społecznych”. Ust. 2 tego artykułu 
mówi o możliwości różnych, także stałych, form współdziałania na rzecz rozstrzygnięcia 
problemów między państwem a kościołami. 

Art. 20 ustawy o gwarancjach, przytoczony wyżej, określa zasady nauczania religii, 
w tym także w szkołach publicznych. Rozstrzyga w ten sposób jednoznacznie problem, 
który w okresie PRL był wielokrotnie przedmiotem konfliktów między państwem a 
kościołem i wierzącymi. Rozstrzyga ją w duchu zasad państwa demokratycznego, 
nawiązując do art. 19 ustawy, zgodnie z którym (art. 19 ust. 1 w związku z ust. 2 pkt 10) 
nauczanie religii i głoszenie jej, w tym za pomocą prasy, książek i innych druków oraz 
filmów i środków audiowizualnych, wypływa ze swobody pełnienia funkcji religijnych, z 
której kościoły i inne związki wyznaniowe korzystają na zasadach równouprawnienia. 

W tych warunkach tworzenia się nowego modelu stosunków między państwem a 
kościołami (związkami wyznaniowymi) oraz zdecydowanego zbliżenia się ochrony 
prawnej wolności sumienia i wyznania do standardów demokratycznych, a zarazem w 
warunkach trudnego dla jednolitej wykładni obowiązującego stanu prawnego – doszło do 
wprowadzenia nauczania religii do szkół podstawowych, na podstawie instrukcji Ministra 
Edukacji Narodowej z dnia 3 sierpnia 1990 r., dotyczącej powrotu nauczania religii do 
szkół. Trzeba nadmienić, że obowiązujący jeszcze wówczas art. 2 ustawy z dnia 15 lipca 
1961 r. o rozwoju systemu oświaty i wychowania (Dz. U. Nr 32, poz. 160, ze zm.) 
stanowił, że „Szkoły i inne placówki oświatowo-wychowawcze są instytucjami świeckimi. 
Całokształt nauczania i wychowania w tych instytucjach ma charakter świecki”. 

Ustawa o systemie oświaty z 7 września 1991 r., uchwalona w warunkach państwa 
demokratycznego, przewidywała już naukę religii w publicznych szkołach i przedszkolach. 
Art. 12 ustawy o systemie oświaty stanowi w ust. 1: „Publiczne przedszkola, szkoły 
podstawowe i gimnazja organizują naukę religii na życzenie rodziców, publiczne szkoły 
ponadgimnazjalne na życzenie bądź rodziców, bądź samych uczniów; po osiągnięciu 
pełnoletności o pobieraniu nauki religii decydują uczniowie”; a w ust. 2: „Minister 
właściwy do spraw oświaty i wychowania w porozumieniu z władzami Kościoła 
Katolickiego i Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego oraz innych 
kościołów i związków wyznaniowych określa, w drodze rozporządzenia, warunki i sposób 
wykonywania przez szkoły zadań, o których mowa w ust. 1”. 

Na podstawie cytowanego wyżej art. 12 ust. 2 ustawy o systemie oświaty Minister 
Edukacji Narodowej wydał rozporządzenie z 14 kwietnia 1992 r. Zgodnie z tym 
rozporządzeniem w publicznych przedszkolach organizuje się w ramach zajęć 
przedszkolnych naukę religii na życzenie rodziców (opiekunów prawnych). W publicznych 
szkołach podstawowych i gimnazjach oraz szkołach ponadpodstawowych i 



30 

ponadgimnazjalnych, w ramach planu zajęć szkolnych, organizuje się naukę religii i etyki. 
W szkołach podstawowych i gimnazjach – na życzenie rodziców (opiekunów prawnych), a 
w szkołach ponadpodstawowych i ponadgimnazjalnych – na życzenie rodziców 
(opiekunów prawnych) lub samych uczniów; po osiągnięciu pełnoletności o pobieraniu 
religii i etyki decydują sami uczniowie. 

W okresie od uchwalenia ustaw z 17 maja 1989 r., a zwłaszcza ustawy o 
gwarancjach, do czasu uchwalenia nowej Konstytucji z 2 kwietnia 1997 r., dokonywała się 
przebudowa dotychczasowego modelu stosunków między państwem a kościołami i 
związkami wyznaniowymi. Następowała przebudowa polegająca na odchodzeniu od 
skrajnego modelu państwa świeckiego, oddzielonego od kościołów, zmierzającego ku 
pełnej laicyzacji – ku szerokiej formule państwa świeckiego gwarantującego 
demokratyczne standardy wolności sumienia i wyznania w warunkach pluralizmu, 
neutralności i bezstronności państwa wobec religii, gwarantującego również nauczanie 
religii w szkołach publicznych. Na kształt wyłaniającego się nowego typu relacji między 
państwem a kościołami, mieszczącego się nadal w szerokim, współczesnym modelu 
państwa świeckiego, w którym jednak termin „państwo świeckie” traci swoją pierwotną 
ostrość i jednoznaczność, oraz na treść szeroko pojętej wolności sumienia i wyznania 
wpływały w tym okresie w szczególności: ustawy wyznaniowe z 17 maja 1989 r., 
konstytucyjne zmiany ustrojowe, a w szczególności obowiązująca od 1 stycznia 1990 r. 
konstytucyjna zasada demokratycznego państwa prawnego, ale także tradycje, układ 
społecznych stosunków wyznaniowych i pozycja Kościoła katolickiego. W sferze 
politycznej istotne znaczenie miała dokonująca się zmiana układu sił politycznych (w 
parlamencie, w rządzie). Te czynniki przesądziły o kształcie, jaki przybrała konstytucyjna 
regulacja wolności sumienia i wyznania w Konstytucji z 1997 r. w ramach wspomnianej 
szerokiej, pojemnej idei wolności sumienia i wyznania, wynikającej ze współczesnych 
standardów demokratycznego, pluralistycznego społeczeństwa, standardów wskazanych 
wyżej, w świetle najważniejszych aktów międzynarodowych i orzecznictwa Europejskiego 
Trybunału Praw Człowieka.  

Szczególne znaczenie w kształtującym się w Rzeczypospolitej Polskiej nowym 
modelu stosunków między państwem a kościołami miało – ze względu na dominującą 
pozycję Kościoła katolickiego w strukturze wyznaniowej społeczeństwa polskiego oraz 
wielowiekowe tradycje – podpisanie 28 lipca 1993 r. Konkordatu między Stolicą Apostolską 
i Rzecząpospolitą Polską (Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318; dalej: konkordat). Prezydent RP 
ratyfikował konkordat 23 lutego 1998 r., po kilkuletniej dyskusji i sporach politycznych. 

Ratyfikacja konkordatu zamyka okres formowania się nowego, respektującego 
standardy demokratyczne, ale opartego na historycznych tradycjach, modelu stosunków 
między państwem a Kościołem katolickim. Szczególna pozycja Kościoła katolickiego, 
wynikająca z zawarcia traktatu, została potwierdzona w Konstytucji RP (art. 25 ust. 4). 
Konstytucja, określając model stosunków między państwem a kościołami i innymi 
związkami wyznaniowymi (art. 25 ust. 3), przyjęła, co do istoty, to samo ujęcie, które 
zostało zamieszczone w art. 1 konkordatu, podkreślające poszanowanie wzajemnej 
niezależności i autonomii państwa i kościoła, każdego w swojej dziedzinie (zakresie) oraz 
współdziałania dla dobra człowieka i dobra wspólnego. 

Wraz z ratyfikacją konkordatu ewoluowało znaczenie normatywne pojęcia 
„państwa świeckiego”, zamieszczonego w art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach, 
stanowiącym, iż „Rzeczpospolita Polska jest państwem świeckim, neutralnym w sprawach 
religii i przekonań”. Kształtujący się w Rzeczypospolitej Polskiej model państwa 
świeckiego wynikał odtąd nie tylko z ustawy o gwarancjach, ale musiał uwzględniać 
odpowiednie treści normatywne przepisów konkordatu, który po ratyfikacji stał się aktem 



31 

prawnym porządku prawnego Rzeczypospolitej Polskiej o wyższej mocy obowiązywania 
niż ustawa o gwarancjach. 

Warto zwrócić uwagę, co jest istotne dla rozpatrywanej przez Trybunał sprawy, na 
brzmienie przepisów art. 12 ust. 2-4 konkordatu, wskazujących na kilka istotnych 
aspektów wolności nauczania religii katolickiej, a w szczególności na problem programów 
nauczania religii katolickiej oraz treści nauczania i wychowania religijnego. Przywołane 
wyżej przepisy konkordatu mają następujące brzmienie: ust. 2: „Program nauczania religii 
katolickiej oraz podręczniki opracowuje władza kościelna i podaje je do wiadomości 
kompetentnej władzy państwowej”; ust. 3: „Nauczyciele religii muszą posiadać 
upoważnienie (missio canonica) od biskupa diecezjalnego. Cofnięcie tego upoważnienia 
oznacza utratę prawa do nauczania religii. Kryteria wykształcenia pedagogicznego oraz 
forma i tryb uzupełniania tego wykształcenia będą przedmiotem uzgodnień kompetentnych 
władz państwowych z Konferencją Episkopatu Polski”; ust. 4: „W sprawach treści 
nauczania i wychowania religijnego nauczyciele religii podlegają przepisom i 
zarządzeniom kościelnym, a w innych sprawach przepisom państwowym”. 

 
5. Treść normatywna wskazanych wzorców konstytucyjnych. 
Wnioskodawca wniósł o zbadanie zgodności zaskarżonego rozporządzenia ze 

wskazanymi wyżej przepisami Konstytucji. Przejście do oceny konstytucyjnej 
zaskarżonego rozporządzenia, z punktu widzenia wskazanych wzorców kontroli 
konstytucyjnej, wymagało uprzedniej analizy treści normatywnych wynikających ze 
wskazanych przez wnioskodawcę przepisów konstytucyjnych. Trybunał przypomina, iż 
sposób ujęcia materii wolności sumienia i wyznania w Konstytucji z 1997 r. wynika z 
respektowania europejskich standardów demokratycznych, ale także z polskich tradycji i 
uwarunkowań społecznych, z ewolucji przemian ustrojowych do czasu uchwalenia 
Konstytucji (stąd znaczenie punktu 3 niniejszego uzasadnienia). Treść normatywna 
przepisów konstytucyjnych, określających wolność sumienia i wyznania, winna być, 
zdaniem Trybunału, analizowana w świetle standardów demokratycznego państwa 
prawnego. Dlatego, co Trybunał jeszcze raz podkreśla, konieczne było przedstawienie tych 
standardów (pkt 2 uzasadnienia niniejszego wyroku). Interpretacja wspomnianych 
przepisów konstytucyjnych winna być również osadzona w kontekście wspomnianych 
polskich tradycji i uwarunkowań społecznych, które zostały utrwalone w konkordacie. 
Dlatego również Trybunał uznał za stosowne, dla potrzeb niniejszej sprawy, wcześniejsze 
omówienie niektórych przepisów konkordatu, chociaż nie zostały one wskazane jako 
wzorce kontroli zaskarżonych przepisów. 

Materia konstytucyjna dotycząca wolności sumienia i wyznania składa się z dwu 
części: instytucjonalnej, dotyczącej zwłaszcza relacji między państwem a kościołami i 
innymi związkami wyznaniowymi, regulowanej przede wszystkim w art. 25 Konstytucji, 
oraz części odnoszącej się do indywidualnych gwarancji wolności sumienia i wyznania, 
wynikających zwłaszcza z art. 53 Konstytucji. Wymienione wyżej artykuły Konstytucji 
regulują szeroko pojętą problematykę wolności sumienia i wyznania, ponieważ 
Konstytucja przyjęła metodę (technikę) dyspersji „materii wyznaniowej”, polegającą na 
tym, że materia ta regulowana jest w kilku przepisach prawnych, rozmieszczonych w 
różnych rozdziałach składowych Konstytucji. Konstytucja z 1997 r. nie przyjęła metody 
kondensacji, polegającej na ujmowaniu materii wyznaniowej w sposób zblokowany, 
grupujący normy prawne regulujące problematykę wyznaniową w jednym obszernym 
artykule albo w szeregu artykułach, następujących po sobie, zamieszczonych w tej samej 
części składowej Konstytucji, często opatrzonych wspólnym tytułem. Współczesne 
państwa demokratyczne stosują w tej kwestii różne metody, uwarunkowane najczęściej 
tradycją czy realiami społeczno-politycznymi, istniejącymi w czasie uchwalania 



32 

konstytucji (zob. J. Szymanek, Konstytucyjna regulacja stosunków państwo-kościół (ujęcie 
komparatystyczne), „Państwo i Prawo” z. 4/2000, s. 24-29). Różne techniki czy metody 
regulacji konstytucyjnej zależą również od przyjmowanego w danym kraju modelu 
stosunków między państwem a kościołami i innymi związkami wyznaniowymi. 

Przyjęcie metody dyspersji, rozrzucenia przepisów konstytucyjnych, regulujących 
materię wolności sumienia i wyznania, nie wpływa na hierarchię przepisów 
konstytucyjnych. W szczególności, zamieszczenie art. 25 Konstytucji, regulującego 
zwłaszcza zagadnienia instytucjonalne wolności sumienia i wyznania, nie oznacza, iż 
usytuowanie tego artykułu w rozdziale I („Rzeczpospolita”), wśród zasad ustrojowych, 
przesądza o priorytecie art. 25 nad art. 53 Konstytucji w procesie wykładni Konstytucji. 
Art. 25 i art. 53 mają charakter komplementarny i winny być rozpatrywane jako pewna 
całość. Przyjęta metoda regulacji powoduje również, że szczególnego znaczenia nabiera 
wykładnia systemowa; powyższe artykuły Konstytucji winny być interpretowane w 
szerszym kontekście konstytucyjnym, a zwłaszcza w kontekście: ogólnych przepisów 
ustrojowych; postanowień wstępu do Konstytucji (odniesienie do Boga, do tradycji 
polskich, do zasady pomocniczości); art. 2, określającego zasadę demokratycznego 
państwa prawnego; art. 30 (zasada godności osoby ludzkiej); art. 32, określającego prawo 
do równego traktowania przez władze publiczne i wprowadzającego zakaz dyskryminacji 
„z jakiejkolwiek przyczyny”; art. 31 ust. 3 dotyczącego ogólnych (wspólnych) zasad 
ograniczania praw i wolności, który to przepis znajduje swą konkretyzację w art. 53 ust. 5 
(stanowiącym lex specialis na tle art. 31 ust. 3). 

Wskazany przez wnioskodawcę, jako wzorzec kontroli, art. 53 ust. 3 Konstytucji, 
określający prawo rodziców do zapewnienia dzieciom wychowania i nauczania moralnego 
i religijnego zgodnie ze swoimi przekonaniami, winien być interpretowany z 
uwzględnieniem zwłaszcza art. 48 ust. 1. Związek ten jest na tyle istotny, że Konstytucja 
nakazuje w art. 53 ust. 3 odpowiednie stosowanie art. 48 ust. 1. 

Trafnie podnosi się w doktrynie, że skoro regulacji instytucjonalnej pozycji 
kościołów i związków wyznaniowych, zamieszczonej w art. 25 Konstytucji, nadano postać 
zasady ustrojowej, to interpretacja wszystkich innych postanowień konstytucyjnych musi 
być prowadzona w sposób „przyjazny” tym zasadom, a więc w sposób zapewniający im 
maksymalną możliwość realizacji. To istotnie pewna zaleta przyjętej metody dyspersji 
oraz nadania art. 25 Konstytucji statusu zasady ustrojowej (zob. L. Garlicki, op. cit., s. 6). 
Trybunał pragnie też podkreślić, że przedmiotem rozbieżności lub sporów, dotyczących 
regulacji problematyki wyznaniowej we współczesnych konstytucjach (demokratycznych), 
co jest widoczne również w Polsce, nie są standardy demokratyczne dotyczące 
indywidualnych gwarancji wolności sumienia i wyznania. Te bowiem są ujmowane 
wszędzie w sposób w miarę jednolity. Państwa demokratyczne różnią się natomiast istotnie 
co do wyboru modelu instytucjonalnego, będącego konsekwencją przyjęcia określonego 
modelu relacji między państwem a kościołami i innymi związkami wyznaniowymi. 

Wskazane przez wnioskodawcę, jako wzorce kontroli konstytucyjnej zaskarżonego 
rozporządzenia, przepisy art. 25 ust. 1 i 2 Konstytucji, należy interpretować w kontekście 
innych przepisów konstytucyjnych, przede wszystkim w kontekście pozostałych przepisów 
Konstytucji, zwłaszcza ust. 3 oraz ust. 4 tego artykułu. Art. 25 ust. 1 stanowi, że „Kościoły 
i inne związki wyznaniowe są równouprawnione”. Trybunał Konstytucyjny pragnie 
podkreślić, że podstawą aksjologiczną określonego tutaj równouprawnienia 
instytucjonalnego jest identyczna, indywidualna godność wyznawców wszystkich religii w 
demokratycznym społeczeństwie pluralistycznym, stanowiąca podstawową przesłankę 
jednakowej ochrony konstytucyjnej praw wyznawców różnych religii, wynikających z 
wolności religijnej. Równouprawnienie instytucjonalne kościołów jest tego konsekwencją. 
W płaszczyźnie ustrojowej zasada równouprawnienia kościołów i innych związków 



33 

wyznaniowych wyklucza możliwość ustanowienia religii państwowej, nadania państwu 
charakteru wyznaniowego. Treścią zasady równouprawnienia kościołów i związków 
wyznaniowych na gruncie Konstytucji jest, jak podkreślił w jednym z wyroków Trybunał 
Konstytucyjny, przyjęcie zasady, aby „wszystkie kościoły i związki wyznaniowe 
posiadające wspólną cechę istotną były traktowane równo. Jednocześnie zasada ta zakłada 
odmienne traktowanie kościołów i związków wyznaniowych, które nie posiadają wspólnej 
cechy istotnej z punktu widzenia danej regulacji” (wyrok TK z 2 kwietnia 2003 r., sygn. K 
13/02, OTK ZU nr 4/A/2003, poz. 28). Z takiego ujęcia wynika zakaz dyskryminacji i 
uprzywilejowania kościołów w sprawie, w której wszystkie posiadają określone przez 
prawo wymogi. Ale nie oznacza to, że nie są dopuszczalne konstytucyjnie pewne 
zróżnicowania statusu poszczególnych wyznań (por. S. Bożyk, Konstytucyjna zasada 
równouprawnienia Kościołów i innych związków wyznaniowych, [w:] Zasada równości w 
prawie, red. H. Zięba-Załucka, M. Kijowski, Rzeszów 2004, s. 95). Zróżnicowanie to 
wynika już chociażby z art. 25 ust. 4 stanawiącego, że stosunki między Rzecząpospolitą a 
Kościołem katolickim określają nie tylko ustawy, ale także umowa międzynarodowa ze 
Stolicą Apostolską. W tym kontekście Trybunał pragnie podkreślić, co wskazuje się także 
zgodnie w doktrynie, że zasady równouprawnienia instytucjonalnego nie można pojmować 
jako zasady tworzącej ekspektatywę uzyskania równości faktycznej (por. L. Garlicki, op. 
cit., s. 12 oraz cytowana tamże literatura przedmiotu). 

Inne przepisy art. 25 Konstytucji, a mianowicie ust. 2 i 3, jeszcze wyraźniej 
wskazują, że spośród znanych współcześnie dwóch generalnych modeli, dotyczących 
relacji między państwem a kościołami i innymi związkami wyznaniowymi, a mianowicie 
systemu powiązania państwa oraz systemu rozdzielności państwa oraz kościołów i 
związków wyznaniowych – Konstytucja z 1997 r. wybrała rozwiązanie mieszczące się w 
ramach modelu drugiego. Wskazany jako wzorzec kontroli konstytucyjnej art. 25 ust. 2 
Konstytucji, skierowany do wszystkich władz publicznych RP, stanowi, że „Władze 
publiczne w Rzeczypospolitej Polskiej zachowują bezstronność w sprawach przekonań 
religijnych, światopoglądowych i filozoficznych, zapewniając swobodę ich wyrażania w 
życiu publicznym”. 

Natomiast cechą charakterystyczną tzw. systemu powiązań państwa z kościołami 
lub związkami wyznaniowymi jest wyznaniowy charakter państwa. Państwo opowiada się, 
w ramach takiego modelu, za określoną religią, która uzyskuje pozycję uprzywilejowaną w 
stosunku do pozostałych religii. Wyznanie obywateli jest sprawą publiczną, następuje 
przesycenie działalności państwa treściami religijnymi. Elementy systemu powiązań 
dostrzec można także w niektórych takich europejskich krajach demokratycznych, w 
których konstytucyjnie wprowadzono na przykład religię państwową (Norwegia), religię 
dominującą (religia prawosławna w Grecji) lub religię narodową (w Danii Kościół 
ewangelicko-luterański jest kościołem narodowym), a także w takich, w których 
piastowanie określonych wysokich stanowisk państwowych należy do wyznawców religii 
państwowej (monarchowie w Wielkiej Brytanii, Norwegii lub Danii). Religia jest w takim 
systemie z reguły przedmiotem obowiązkowym we wszystkich szkołach publicznych (zob. 
M. Pietrzak, op.cit., s. 61-69). 

Trybunał pragnie zaznaczyć, że rozwiązania konstytucyjne w ramach modelu 
rozdziału państwa oraz kościołów i innych związków wyznaniowych są zróżnicowane w 
różnych państwach. Wszelkie rozwiązania prawne mieszczące się w ramach takiego, 
szeroko rozumianego modelu można nadal kwalifikować jako rozwiązania funkcjonujące 
w ramach szeroko pojętego państwa świeckiego. Jednak w drugiej połowie XX wieku nie 
akcentuje się już „antywyznaniowości” państwa świeckiego, będącej pierwotną cechą tego 
państwa, lecz neutralność religijną, światopoglądową państwa świeckiego. W nielicznych 
konstytucjach znajdujemy współcześnie pojęcie „państwa świeckiego” na określenie 



34 

relacji między państwem a kościołami (związkami wyznaniowymi); figuruje ono w 
konstytucji Francji z 1958 r., także w konstytucjach Rosji i Albanii. W innych 
konstytucjach znajdują się natomiast określenia akcentujące z reguły zakaz istnienia 
kościoła państwowego, wyznania państwowego czy religii państwowej (Niemcy, 
Hiszpania, Litwa). W literaturze znaleźć można zarówno szeroko rozumiane pojęcie 
świeckości państwa (zob. M. Pietrzak, op. cit., s. 86-94), jak i wąskie rozumienia państwa 
świeckiego, będące kwalifikowaną postacią systemu rozdziału państwa i kościołów, przy 
jednoczesnej konstytucjonalizacji państwa świeckiego (J. Szymanek, op. cit., s. 37). 

Zdaniem Trybunału Konstytucyjnego, określenie, w odniesieniu do państw 
demokratycznych, jakiegoś rozwiązania prawnego, bądź rozwiązań prawnych, za pomocą 
pojęcia „państwa świeckiego” – nie jest współcześnie niezbędne, a niekiedy może nawet 
być mylące. Istotne jest to, czy treści normatywne wprowadzonych do Konstytucji pojęć, 
określających relację między państwem a kościołami i innymi związkami wyznaniowymi, 
chronią niezależność kościołów i związków wyznaniowych, ich wzajemną autonomię, w 
stopniu wystarczającym, aby respektować standardy wolności sumienia i wyznania 
jednostki oraz swobodne funkcjonowanie instytucji religijnych, umożliwiających 
indywidualne przejawianie się wolności sumienia i wyznania, a także przejawy publiczne 
tej wolności w różnych sferach, między innymi, w sferze nauczania religii, ale w sposób 
niegodzący w wolność sumienia i wyznania wyznawców innej religii oraz uwzględniający 
tych, którzy nie wyznają żadnej religii. Regulacja konstytucyjna (i w ogóle prawna), 
dotycząca relacji między państwem a kościołem i innymi związkami wyznaniowymi, 
będzie więc zgodna ze standardami demokratycznymi, przede wszystkim wówczas, gdy 
będzie zgodna z fundamentalną zasadą pluralizmu idei, poglądów i działań w 
społeczeństwie demokratycznym. 

Przyjęte w art. 25 ust. 2 Konstytucji, wskazanym również przez wnioskodawcę 
jako wzorzec kontroli konstytucyjnej, rozwiązanie, zgodnie z którym władze publiczne w 
RP zachowują bezstronność w sprawach przekonań religijnych, światopoglądowych, w 
kontekście analizowanego wyżej ust. 1 tego artykułu oraz w kontekście ust. 3 tego 
artykułu, stanowiącego, że stosunki między państwem a kościołami i innymi związkami 
wyznaniowymi są kształtowane na zasadach poszanowania ich autonomii oraz wzajemnej 
niezależności w swoim zakresie – mieści się w ramach ogólnie pojmowanego modelu 
rozdzielenia państwa oraz kościołów i innych związków wyznaniowych. Rozwiązanie to 
jest zgodne z koncepcją neutralności światopoglądowej państwa, przyjaznego wobec 
kościołów i współpracującego z nimi, zapewniającego każdemu wolność sumienia i religii, 
co wszakże nie może oznaczać, że działania państwa winny zmierzać do zapewnienia 
faktycznej równości instytucjonalnej kościołów, związków wyznaniowych i wszystkich 
religii. Gdyby tak było, to w sytuacji istnienia kościołów i religii o bardzo zróżnicowanym 
poparciu społecznym (w szczególności liczby wyznawców), rodziłoby to nieuchronną 
ingerencję państwa (władz publicznych), mającą na celu osiągnięcie faktycznej równości 
między kościołami i religiami, co byłoby w rezultacie sprzeczne z zasadą bezstronności 
państwa oraz poszanowania autonomii i wzajemnej niezależności państwa, kościołów i 
innych związków wyznaniowych. 

Bezstronność władz publicznych w Rzeczypospolitej Polskiej, o której mowa w art. 
25 ust. 2, w kontekście autonomii i wzajemnej niezależności, o której mowa w art. 25 ust. 
3, oraz równouprawnienia kościołów i innych związków wyznaniowych (art. 25 ust. 1), nie 
może więc – zdaniem Trybunału – oznaczać faktycznej równości instytucjonalnej między 
kościołem rzymskokatolickim, dominującym w społeczeństwie polskim pod względem 
liczby wyznawców, a innymi kościołami i związkami wyznaniowymi. Nie może zarazem 
oznaczać takich działań państwa (władz publicznych), które aprobowałyby pozycję 
dominującą jednego kościoła przy dyskryminacji innych kościołów lub wyznań. 



35 

Akceptacja przez państwo istniejącego status quo w zakresie struktury wyznaniowej 
społeczeństwa nie może więc prowadzić do zwiększania pozycji dominującej kościoła w 
wyniku działań samego państwa (władzy publicznej). Bezstronność władz publicznych w 
sprawach przekonań religijnych (światopoglądowych i filozoficznych), o których mowa w 
art. 25 ust. 2 Konstytucji, oznacza natomiast, że dopuszczalna jest zmiana istniejącego 
status quo w sferze struktury wyznaniowej, jednakże bez ingerencji państwa, w sposób 
„naturalny”, w wyniku ewolucji struktury świadomości społecznej, przy istniejącej 
swobodzie przekonań religijnych czy światopoglądowych i swobodzie wyboru 
dokonywanego przez każdą jednostkę. Na władzach publicznych, w myśl art. 25 ust. 2 
Konstytucji, spoczywa obowiązek zapewnienia każdemu swobody przekonań i swobody 
ich wyrażania w życiu publicznym, a także związanej z tym swobody podejmowania 
odpowiednich decyzji. Bezstronność władz publicznych oraz respektowanie 
równouprawnienia kościołów i związków wyznaniowych przez władze publiczne wiąże się 
więc ściśle, co Trybunał podkreśla, z respektowaniem wolności przekonań religijnych i 
światopoglądowych oraz wolności ich wyrażania w życiu publicznym. 

Interpretacja treści normatywnych art. 25 ust. 1 i 2 Konstytucji winna być więc 
dokonywana w ścisłym związku z art. 53 ust. 1 Konstytucji, w którym mowa o 
zapewnieniu każdemu (przez władze publiczne) wolności religii (i wolności sumienia) oraz 
w związku z art. 53 ust. 2 Konstytucji. Ten ostatni przepis Konstytucji stanowi, że: 
„Wolność religii obejmuje wolność wyznawania lub przyjmowania religii według 
własnego wyboru oraz uzewnętrzniania indywidualnie lub z innymi, publicznie lub 
prywatnie, swojej religii przez uprawianie kultu, modlitwę, uczestniczenie w obrzędach, 
praktykowanie i nauczanie. Wolność religii obejmuje także posiadanie świątyń i innych 
miejsc kultu w zależności od potrzeb ludzi wierzących oraz prawo osób do korzystania z 
pomocy religijnej tam, gdzie się znajdują”. 

Art. 53 ust. 2 Konstytucji wyraża sfery wolności religijnej: wyznawanie religii, 
przyjmowanie religii według własnego wyboru oraz jej uzewnętrznianie, posiadanie 
świątyń i innych miejsc kultu, korzystnie z pomocy religijnej; a także określa prawa 
każdego wynikające z wolności religijnej: uprawianie kultu, modlitwa, uczestniczenie w 
obrzędach, praktykowanie, nauczanie. Wymienione wyżej prawa każdego, wynikające z 
wolności religii, mogą być uzewnętrzniane indywidualnie lub zbiorowo, publicznie lub 
prywatnie, a władze publiczne RP, zgodnie z art. 25 ust. 2 w związku z art. 53 ust. 1 
Konstytucji, winny te prawa zapewnić każdemu na zasadzie dobrowolności. Dotyczy to 
także prawa do nauczania religii i prawa do korzystania z nauki religii – istotnych dla 
niniejszej sprawy. 

W świetle powyższej analizy Trybunał pragnie podkreślić, że na gruncie 
Konstytucji, a zwłaszcza art. 25 ust. 2 oraz art. 53 ust. 1 i 2 – bezstronność działania władz 
publicznych w sprawach przekonań religijnych polega w szczególności na zapewnieniu 
każdemu korzystania z wszystkich praw wynikających z wolności religijnej, a także na 
zapewnieniu kościołom i związkom wyznaniowym posiadania świątyń i innych miejsc 
kultu. Powyższe przesłanki są zarazem koniecznymi warunkami równouprawnienia 
kościołów i innych związków wyznaniowych. 

Zdaniem Trybunału Konstytucyjnego, art. 53 ust. 2 Konstytucji wyraża nie tylko 
sfery wolności religijnej, wynikające z tej wolności prawa człowieka oraz uprawnienia 
kościołów i związków wyznaniowych. Wyraża także funkcje, kierunki działalności 
kościołów i związków wyznaniowych. 

W świetle art. 25 ust. 1 i 2 Konstytucji oraz art. 53 ust. 1 i 2 Konstytucji, władze 
publiczne działają bezstronnie, a kościoły i związki wyznaniowe są równouprawnione, 
jeśli każdy może korzystać z praw wynikających z wolności religijnej, a kościoły i związki 
wyznaniowe mogą wypełniać swe funkcje wynikające z wolności religii i korzystać z 



36 

uprawnień koniecznych dla realizacji tych funkcji, przy czym funkcje te realizują 
zapewniając w sposób równoprawny, każdemu z wyznawców różnych religii i wyznań, 
prawa będące konsekwencją wolności religii, o których mowa w art. 53 ust. 2 i 3 
Konstytucji. 

Trybunał zwraca również uwagę, że równouprawnienie kościołów i związków 
wyznaniowych, o którym mowa w art. 25 ust. 1 Konstytucji, należy interpretować w 
kontekście przepisów ust. 4 i 5 tegoż artykułu. 

Równoprawny z innymi kościołami i związkami wyznaniowymi status prawno-
konstytucyjny kościoła rzymskokatolickiego należy interpretować w świetle przepisu art. 
25 ust. 4 Konstytucji, stanowiącego swoistą lex specialis wobec pozostałych przepisów art. 
25 Konstytucji, a zwłaszcza wobec art. 25 ust. 1 Konstytucji. Art. 25 ust. 4 Konstytucji 
odsyła bowiem również do umowy międzynarodowej zawartej między Rzecząpospolitą 
Polską a Stolicą Apostolską (konkordatu), określającej stosunki między Rzecząpospolitą 
Polską a Kościołem katolickim. W ten sposób, przepisy ratyfikowanego konkordatu stały 
się nie tylko częścią porządku prawnego Rzeczypospolitej Polskiej, o wyższej mocy 
obowiązywania niż przepisy ustawowe, ale zostały, na mocy art. 25 ust. 4 Konstytucji, 
faktycznie inkorporowane do materii konstytucyjnej. 

Nie ulega wątpliwości, że art. 25 ust. 4 Konstytucji oraz konkordat określają 
szczególną pozycję instytucjonalną Kościoła katolickiego w systemie prawnym RP, 
odzwierciedlającą jego dominującą pozycję w strukturze wyznaniowej RP. Trybunał 
pragnie jednak podkreślić, że ta szczególna pozycja instytucjonalna nie może w żaden 
sposób dotykać równych praw każdego, wynikających z wolności wszystkich religii i 
wyznań. 

W świetle art. 25 ust. 1 i 2 w związku z art. 53 ust. 2 i 3, a w konsekwencji, także w 
związku art. 48 ust. 1, do którego odsyła art. 53 ust. 3 Konstytucji – w zakresie 
zapewnienia praw wynikających z wolności religii, określonych w art. 53 ust. 2 i 3 
Konstytucji, kościoły i związki wyznaniowe są równouprawnione, a władze publiczne 
winny zachować bezstronność określoną w art. 25 ust. 2 Konstytucji. Szczególna pozycja 
instytucjonalna Kościoła katolickiego, wynikająca z art. 25 ust. 4 Konstytucji i z 
Konkordatu, ma więc, w świetle art. 25 ust. 1 i 2 w związku z art. 53 ust. 2 i 3 Konstytucji, 
swoje ograniczenia, będące konsekwencją równych praw każdego, wynikających z 
wolności religii, w tym także równych praw, wynikających z wolności nauczania każdej 
religii. Art. 25 ust. 4 Konstytucji stanowi więc, na gruncie innych przepisów tego artykułu 
lex specialis o ograniczonym zakresie, skoro szczególna regulacja pozycji instytucjonalnej 
Kościoła Katolickiego jest ograniczona równoprawnością wyznawców wszystkich religii i 
wyznań, w zakresie praw wynikających z art. 53 Konstytucji, w szczególności z jego ust. 2 
i 3. 

 
6. Kontrola zaskarżonego rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej z 13 lipca 

2007 r. z wzorcami konstytucyjnymi: art. 25 ust. 1 i 2, art. 32 ust. 1 i 2 oraz art. 53 ust. 3 w 
związku z art. 48 ust. 1 Konstytucji. 

Należy przypomnieć, że poddane kontroli konstytucyjnej zaskarżone 
rozporządzenie uzupełnia, o dwa dodatkowe przepisy, wydane wcześniej rozporządzenie z 
30 kwietnia 2007 r. To spostrzeżenie jest istotne, gdyż dodane do rozporządzenia 
zmienionego z 30 kwietnia 2007 r. przepisy § 20 ust. 4a oraz § 22 ust. 2a należy 
rozpatrywać w kontekście całego rozporządzenia z 30 kwietnia 2007 r., co dla analizy 
zarzutów wnioskodawcy ma istotne znaczenie. 

Wnioskodawca zarzuca zaskarżonemu rozporządzeniu naruszenie art. 25 ust. 2 
Konstytucji z powodu braku bezstronności, a tym samym braku neutralności władz 
publicznych w sprawach przekonań religijnych, światopoglądowych i filozoficznych. 



37 

Naruszenia powyższego przepisu wnioskodawca dopatruje się w tym, że zaskarżone 
rozporządzenie wspiera religię kosztem innego światopoglądu, promuje religię, wywołuje 
presję na uczniów lub rodziców (opiekunów prawnych), aby wybrali naukę religii. 
Promocji religii dopatruje się wnioskodawca w tym, że jednym z celów wydanego 
rozporządzenia jest motywowanie ucznia do dodatkowego wysiłku oraz docenienie pracy 
wynikającej z uczestnictwa w zajęciach religii albo etyki, a także w tym, że wliczanie ocen 
z religii do średniej ocen w ramach klasyfikacji końcowej lub rocznej ma zachęcić 
uczniów do wyboru, między innymi, nauki religii, a tych którzy dokonali już takiego 
wyboru, ma motywować do zaangażowania w naukę religii; w istocie rzeczy – zdaniem 
wnioskodawcy – ma także powstrzymywać przed rezygnacją z uczęszczania na te zajęcia. 
Tym samym, zdaniem wnioskodawcy, wybór dokonany przez uczniów nie będzie 
całkowicie wolny, lecz dokonywany pod presją ekspektatywy dobrej oceny z religii.  

Na wstępie Trybunał pragnie przypomnieć, o czym wspomniano już w pkt 3 tego 
uzasadnienia, że ustawa o systemie oświaty w art. 12 ust. 1 stworzyła obowiązującą do tej 
pory podstawę prawną nauczania religii na życzenie rodziców (po osiągnięciu 
pełnoletności decydują sami uczniowie), w publicznych przedszkolach, szkołach 
podstawowych, gimnazjach i szkołach ponadgimnazjalnych. Wymienione wyżej jednostki 
oświatowe organizują nauczanie religii. Art. 12 ust. 2 powyższej ustawy upoważnił 
ministra właściwego do spraw oświaty i wychowania w porozumieniu z Kościołem 
katolickim, Kościołem prawosławnym oraz innymi kościołami i związkami wyznaniowymi 
do określenia, w drodze rozporządzenia, warunków i sposobu wykonywania przez szkoły 
zadań, o których mowa w art. 12 ust. 1. Na tej podstawie zostało wydane rozporządzenie z 
14 kwietnia 1992 r. O rozporządzeniu tym wspomina sam wnioskodawca, przypominając, 
że zgodnie z ustawą o systemie oświaty „uczniowie – na podstawie decyzji swoich 
rodziców (opiekunów prawnych) ewentualnie własnej, mogą uczęszczać na lekcje religii, 
na lekcje etyki, albo nie uczęszczać na żadne z wymienionych zajęć”. 

Przywołanie powyższych aktów prawnych jest istotne, ponieważ niektóre 
argumenty wnioskodawcy, przytoczone w uzasadnieniu wniosku, dotyczą nie tylko 
zaskarżonego rozporządzenia, wprowadzającego wliczanie, do średniej rocznej oraz do 
średniej w klasyfikacji końcowej, rocznych ocen, między innymi, z religii, lecz odnoszą 
się, generalnie, do szerszego problemu, a mianowicie do nauczania religii w szkołach 
publicznych. Trybunał przypomina w związku z tym, że szereg przepisów wspomnianego 
wyżej rozporządzenia z 14 kwietnia 1992 r., odnoszącego się do nauczania religii w 
szkołach i przedszkolach publicznych, było już przedmiotem kontroli Trybunału 
Konstytucyjnego z wniosku Rzecznika Praw Obywatelskich z dnia 19 sierpnia 1992 r. 
Jako wzorce kontroli Rzecznik wskazał przepisy obowiązującej wówczas konstytucji, a 
także przepisy kilku ustaw. Niektóre ustalenia Trybunału, w związku z powyższym 
wnioskiem Rzecznika, zawarte w orzeczeniu z 20 kwietnia 1993 r. (sygn. U 12/92, OTK w 
1993 r., cz. I, poz. 9), pozostają istotne dla rozpatrywanej przez Trybunał niniejszej 
sprawy. W szczególności Trybunał pragnie przypomnieć następujący fragment 
uzasadnienia wspomnianego orzeczenia: „Umieszczanie ocen z religii na świadectwie 
szkolnym jest konsekwencją organizowania nauczania religii przez szkoły publiczne. Art. 
22 ust. 2 pkt 4 i 5 ustawy o systemie oświaty, zobowiązuje Ministra Edukacji Narodowej 
m.in. do ustalania «sposobu prowadzenia przez szkoły i placówki dokumentacji przebiegu 
nauczania». Nie mówi się tu o żadnych wyjątkach. Świadectwo szkolne obejmuje 
wszystkie zajęcia szkolne – obowiązkowe i ponadobowiązkowe i dlatego brakuje 
przesłanek do obligatoryjnego wyłączenia religii. Oczywiście Minister Edukacji 
Narodowej mógłby zadecydować inaczej i znieść wymóg umieszczania ocen na 
świadectwie szkolnym”. 



38 

Trybunał podkreśla, że nauczanie religii jest jednym z elementów wolności religii 
określonej w art. 53 ust. 2 Konstytucji, obok, między innymi, uprawiania kultu, modlitwy, 
uczestniczenia w obrzędach i praktykowania, posiadania świątyń i innych miejsc kultu 
oraz prawa do korzystania z pomocy religijnej. Wolność religii wiąże się zawsze z 
wolnością wyznawania lub przyjmowania religii według własnego wyboru, poprzez swój 
wybór, swoją decyzję; indywidualnie lub zbiorowo, publicznie lub prywatnie. Wolność 
uzewnętrzniania religii dotyczy także wolności nauczania religii. Musi ona następować po 
przejawieniu swobodnej decyzji zainteresowanych, przy pełnym respektowaniu ich woli. 
Trybunał podkreśla, że zgodnie z art. 53 Konstytucji, respektującym współczesne 
standardy praw i wolności jednostki w społeczeństwie demokratycznym, a w 
szczególności zgodnie z ust. 1-3 art. 53 Konstytucji, władze publiczne nie decydują o 
prawie do nauczania religii, jak zresztą w ogóle o prawie do wolności religii. Władze 
publiczne określają i realizują gwarancje wolności religii, w tym także gwarancje 
nauczania religii jako jednego z elementów wolności religii. 

Wprowadzenie, w wyniku zaskarżonego rozporządzenia, wliczania do średniej 
rocznej ocen (§ 20 ust. 4a rozporządzenia zmienionego) oraz do średniej ocen w 
klasyfikacji końcowej (§ 22 ust. 2a rozporządzenia zmienionego), obok średniej ocen z 
etyki i z obowiązkowych zajęć edukacyjnych, także rocznych ocen z religii – jest, zdaniem 
Trybunału, konsekwencją wprowadzenia do programów nauczania nauki religii oraz 
konsekwencją umieszczania ocen z religii na świadectwach szkolnych w szkołach 
publicznych, co Trybunał, jak wspomniano, poddał już kontroli w orzeczeniu z 20 
kwietnia 1993 r. (sygn. akt U 12/92). 

Trybunał zwraca uwagę, że zaskarżenie rozporządzenia Ministra z 13 lipca 2007 r., 
wprowadzającego roczne oceny z religii oraz etyki i dodatkowych zajęć edukacyjnych, do 
średniej rocznej oraz do średniej w klasyfikacji końcowej – następuje w momencie, w 
którym umieszczanie ocen z religii na świadectwach szkolnych w szkołach publicznych 
oraz w ogóle nauczanie religii – nie są już problemami budzącymi kontrowersje 
konstytucyjne. Na wnioskodawcy ciążył więc obowiązek wykazania, dlaczego wliczanie 
ocen z religii do średniej rocznej i średniej klasyfikacji końcowej, stanowiące element 
systemu oceniania, będącego częścią nauczania religii – jest niezgodne ze wskazanymi 
wzorcami kontroli konstytucyjnej. Trybunał zwraca w tym miejscu uwagę, że nie ma 
znaczenia, czy przedmiot jest obowiązkowy czy fakultatywny; pod warunkiem, że 
przedmiot fakultatywny jest dobrowolnie, swobodnie wybrany oraz, co jest istotne w 
przypadku nauczania religii, że przedmiot ten nie jest sprzeczny ze światopoglądem lub 
przekonaniami religijnymi rodziców (uczniów); w tym ostatnim przypadku bowiem 
swoboda wyboru byłaby fikcyjna (art. 53 ust. 3 w związku z art. 48 ust. 1 Konstytucji). 
Konieczne jest również spełnienie innego, podstawowego wymogu, wynikającego z art. 53 
ust. 4 Konstytucji, odnoszącego się generalnie do możliwości nauczania religii w szkole, a 
mianowicie, że nauczanie religii kościoła lub innego związku wyznaniowego nie narusza 
wolności sumienia i religii innych osób. 

Trybunał pragnie w tym kontekście ponownie zaznaczyć, że zawarte w petitum 
wniosku zaskarżenie wnioskodawcy jest, na tle konstytucyjnej oceny regulacji prawnej 
nauczania religii, bardzo wąskie. Wnioskodawca formalnie nie kwestionuje w swym 
wniosku samego nauczania religii w publicznych szkołach; nie kwestionuje też 
umieszczania ocen z religii na świadectwach szkolnych w szkołach publicznych, a zaskarża 
jedynie wliczanie ocen z religii do średniej rocznej i średniej końcowej. W związku z tym, 
że – jak wspomniano – argumenty zamieszczone przez wnioskodawcę w uzasadnieniu nie 
dotyczą wyłącznie wliczania ocen z religii do średniej rocznej i średniej końcowej ale 
odnoszą się, wbrew oświadczeniom wnioskodawcy na rozprawie, także do wystawiania 
ocen z religii na świadectwach szkolnych szkół publicznych, a niekiedy odnoszą się do 



39 

nauczania religii w szkołach publicznych, Trybunał przypomina, że w wyroku z 5 maja 
1998 r. (sygn. K 35/97, OTK ZU nr 3/1998, poz. 32), dokonał ustaleń istotnych dla 
rozpatrywanej sprawy. Trybunał stwierdził w powyższym wyroku między innymi: „Z 
normy art. 12 ust. 1 ustawy o systemie oświaty wynika że kwestia wystawiania ocen z 
religii na świadectwach szkolnych szkół publicznych nie jest traktowana przez 
ustawodawcę samoistnie, lecz stanowić ma element obowiązku szkół organizowania religii 
na życzenie rodziców bądź rodziców i dzieci. Jedynie określenie sposobu i warunków 
realizacji tego zadania szkół publicznych powierza ustawa Ministrowi Edukacji 
Narodowej, upoważniając go do wydania stosownego rozporządzenia w porozumieniu z 
władzami kościołów i związków wyznaniowych, których stosunki z państwem regulują 
ustawy. Do zakresu ustawowego pojęcia warunków realizacji przez szkoły publiczne 
organizowania nauki religii na życzenie rodziców lub rodziców i dzieci należy także 
kwestia wystawiania ocen z religii na świadectwie szkolnym”. 

Wnioskodawca krytycznie ocenia obowiązujący stan prawny, w którym „w 
szkołach publicznych może być nauczana jedynie religia (światopogląd religijny) 
reprezentowana przez związek wyznaniowy o uregulowanej sytuacji prawnej”, a polskie 
prawo nie przewiduje propagowania w szkole jakiegokolwiek innego światopoglądu, np. 
ateistycznego, panteistycznego czy deistycznego. Przewidując wliczanie oceny z religii do 
średniej ocen, władze publiczne dodatkowo wspierają światopogląd teistyczny, opowiadają 
się po jego stronie. 

Zdaniem Trybunału, jest rzeczą zrozumiałą, że w szkołach publicznych może być 
nauczana jedynie religia kościoła lub związku wyznaniowego o uregulowanej sytuacji 
prawnej, gdyż wynika to wprost z art. 53 ust. 4 Konstytucji. Nauczanie określonej religii, 
podobnie jak szerzenie określonego światopoglądu nie jest samoistnym, podstawowym 
prawem jednostki. Nauczanie religii – co Trybunał przypomina – jest prawem 
wynikającym z wolności religii, z możliwości uzewnętrzniania w ten sposób swojej religii; 
jest prawem gwarantowanym w art. 53, w szczególności w ust. 2 i 3. Wliczanie ocen z 
religii do średniej rocznej i końcowej jest – co Trybunał podkreśla ponownie – 
konsekwencją wprowadzenia religii do programu nauczania oraz konsekwencją 
wystawiania ocen z religii na świadectwach szkolnych szkół publicznych. Jest to 
konsekwencja konstytucyjnych gwarancji wolności religii, a nie wspierania światopoglądu 
teistycznego. Uczeń (jego rodzice, opiekunowie prawni) ma, na gruncie obowiązujących 
przepisów, możliwość wyboru między nauką określonej religii a etyką, jako przedmiotem 
dla tych, których nie cechuje światopogląd religijny. Konstytucja nie przewiduje 
odrębnych gwarancji nauczania dla wymienionych przez wnioskodawcę światopoglądów: 
ateistycznego, panteistycznego czy deistycznego. Trudno byłoby sobie nawet wyobrazić 
organizacyjnie takie rozróżnienie wśród przedmiotów do wyboru. Wiedzę konieczną na 
tym poziomie nauczania zainteresowani mogą otrzymać, między innymi, w ramach 
przedmiotu „etyka” lub innego przedmiotu w zakresie „dodatkowych zajęć edukacyjnych”, 
o których mowa w zaskarżonym rozporządzeniu. 

Uzasadniając powyższe zarzuty, wnioskodawca wiąże je z tym, że „szkolne 
nauczanie religii w Polsce obejmuje, w przytłaczającej większości przypadków, naukę 
religii rzymskokatolickiej”. Trybunał Konstytucyjny pragnie przypomnieć, że wolność 
religii (wolność wyznania) nie prowadzi do równości faktycznej. Skoro bowiem jest to 
wolność religii, także w sferze nauczania, gwarantowana swobodą wyboru, a władze 
publiczne winny, zgodnie z art. 25 ust. 2 Konstytucji, zachować bezstronność w sprawach 
przekonań religijnych, światopoglądowych i filozoficznych, zapewniając swobodę ich 
wyrażania w życiu publicznym, a zgodnie z art. 25 ust. 1 Konstytucji winny traktować 
kościoły i związki wyznaniowe w sposób równoprawny – to struktura świadomości 
społecznej w sprawach religijno-światopoglądowych znajduje niewątpliwie swoje odbicie 



40 

w strukturze nauczania religii i etyki. Przewaga wierzących wyznania rzymskokatolickiego 
zwykle znajduje więc odbicie (zależy też od struktury danego środowiska) w tym, że 
większość uczniów wybiera naukę religii rzymskokatolickiej. 

Trybunał zwraca uwagę, jak należy rozumieć równouprawnienie kościołów i 
związków wyznaniowych oraz bezstronność władz publicznych w sprawach przekonań 
religijnych, światopoglądowych i filozoficznych, na gruncie Konstytucji. Trybunał ustalił, 
na gruncie Konstytucji, znaczenie normatywne wspomnianych pojęć: „równouprawnienie”, 
o którym mowa w art. 25 ust. 1 Konstytucji oraz „bezstronność”, o której mowa w art. 25 
ust. 2 Konstytucji – w pkt 5 uzasadnienia niniejszego wyroku. 

W piśmie z 24 czerwca 2009 r. wnioskodawca powtórzył, formułując w nieco inny 
sposób, w kontekście wskazanego naruszenia art. 25 ust. 1 Konstytucji, zarzuty wobec 
zaskarżonego rozporządzenia, związane z konsekwencjami „dominacji” religii 
rzymskokatolickiej, podnosząc, że lekcje religii katolickiej organizowane są praktycznie 
we wszystkich szkołach publicznych w Polsce, a lekcje innych religii w szkołach 
nielicznych, że system nauczania religii „promuje” religie „większościowe”, a także że 
uczniowie, którzy nie chcą uczęszczać na lekcje religii katolickiej, nie mają możliwości 
uczęszczania na lekcje etyki. 

Zdaniem Trybunału, ze sformułowania zarzutów zamieszczonych w powyższym 
piśmie wynika, że odnoszą się one do sfery stosowania przepisów oraz że odnoszą się nie 
tylko do zakresu zaskarżenia, ale dotyczą organizacji nauki religii „mniejszościowych” 
oraz lekcji etyki. Przekonuje o tym także przywołanie toczących się przed Europejskim 
Trybunałem spraw inicjowanych skargami przeciwko Polsce, w związku z organizacją 
lekcji etyki oraz religii innych niż katolicka. 

Trybunał zdaje sobie sprawę z tego, że może się zdarzyć w konkretnych 
przypadkach, w warunkach dominacji wyznania rzymskokatolickiego w strukturze 
wyznaniowej społeczeństwa polskiego, iż wybór przedmiotu dodatkowego przez rodziców 
lub uczniów może nie być w pełni swobodny, lecz podejmowany pod presją „lokalnej” 
opinii publicznej. Swobodny wybór przedmiotu dodatkowego zależy bowiem w dużym 
stopniu od respektowania w lokalnych społecznościach zasad pluralizmu społecznego, 
tolerancji dla odmiennych przekonań i wyznań. W konkretnych przypadkach, w których 
doszłoby do presji zewnętrznej, naruszającej swobodny wybór, byłby to efekt niskiego 
poziomu kultury demokratycznej. Ta ważna kwestia, dostrzegana przez Trybunał, leży 
jednak poza jego kognicją. Trybunał jest bowiem sądem prawa; nie ocenia sfery 
stosowania prawa. Z tych samych powodów, braku kognicji do rozpatrywania zarzutów 
dotyczących stanu faktycznego, Trybunał Konstytucyjny nie poddaje analizie zarzutu 
wysuniętego przez wnioskodawcę, iż zasada bezstronności władz publicznych została 
naruszona również dlatego, że zaskarżony akt prawny został wydany pod wpływem 
postulatów hierarchii katolickiej, zgłaszanych na forum Komisji Wspólnej Rządu i 
Episkopatu Polski. Trybunał pragnie jednak zauważyć, że art. 25 Konstytucji, obok zasady 
równouprawnienia kościołów i innych związków wyznaniowych oraz zasady 
bezstronności w sprawach przekonań religijnych, światopoglądowych i filozoficznych (ust. 
2) wyraża również potrzebę współdziałania między państwem a kościołami i innymi 
związkami wyznaniowymi (ust. 3). 

Wnioskodawca podnosi również, że wliczanie ocen z religii lub etyki do średniej 
ocen w ramach klasyfikacji końcowej lub rocznej ma zachęcić do wyboru określonej religii 
oraz powstrzymywać przed rezygnacją z uczęszczania na te zajęcia, pod presją 
ekspektatywy dobrej oceny z religii lub etyki, co powoduje, że wybór dokonany przez 
rodziców lub uczniów nie jest w pełni swobodny; zwłaszcza, że ocena z wybranego 
przedmiotu może zadecydować o szczególnej formie promocji ucznia, jak otrzymanie 
świadectwa z wyróżnieniem. Natomiast w sytuacji gdy ocena z religii lub z etyki nie 



41 

byłaby uwzględniona w średniej, powodowałoby to zawężenie średniej (uczeń nie ma 
dodatkowych zajęć z etyki lub religii). 

Zdaniem Trybunału Konstytucyjnego, wnioskodawca nie przedstawił dowodów na 
to, że wspomniane wyżej zjawiska są konsekwencją zaskarżonej regulacji. Nie można z 
góry założyć, że wliczanie ocen z religii lub etyki do średniej spowoduje podwyższenie 
średniej. Może to zależeć w poszczególnych przypadkach od różnych czynników. Ponadto, 
należy zauważyć, że zaskarżone rozporządzenie stanowi o wliczaniu do średniej rocznej i 
średniej końcowej rocznych ocen nie tylko z religii, ale także z etyki oraz z „dodatkowych 
zajęć edukacyjnych”, co stwarza dodatkowe możliwości podwyższania średniej. Zwraca na 
to uwagę Prokurator Generalny. 

Podnoszony przez wnioskodawcę zarzut, że przyjęte rozwiązania wywierają presję 
na dzieci i młodzież, „w celu uczestniczenia w lekcjach religii zgodnie z wyborem 
dokonanym przez rodziców lub opiekunów prawnych”, Trybunał Konstytucyjny postrzega 
w kontekście wspomnianego wcześniej, niskiego poziomu kultury demokratycznej w danej 
społeczności. Natomiast zarzut, iż ocena z religii ma mobilizować uczniów także do 
aktywności religijnej poza szkołą – byłby istotny wówczas, gdyby w konkretnej sytuacji 
odbywało się to pod presją, pozbawiając ucznia (rodziców) swobodnego wyboru. Jeśli 
natomiast wybór taki jest swobodny, aktywność religijna poza szkołą winna być 
traktowana również jako jeden z przejawów wolności religii. Do tego zarzutu 
podnoszącego również sprawę presji na dzieci i młodzież, odnieść można również 
sformułowane wyżej ustalenia, a mianowicie, że dotyczy on sfery stosowania 
zaskarżonych przepisów oraz ewentualnego, negatywnego wpływu lokalnej kultury i 
obyczajowości na respektowanie odmiennych od większości przekonań religijnych, 
światopoglądowych i filozoficznych. 

Wnioskodawca podnosi również, że lekcje religii nie mają charakteru 
religioznawczego, ale są katechezą. „Wśród celów katechetycznych katechezy w klasach 4-6 
szkoły podstawowej wymienia się na pierwszym miejscu, między innymi, budzenie 
zainteresowania przesłaniem Bożym, uzdolnienie do odczytywania w nauczaniu biblijnym 
wezwania Bożego dla swojego życia, przygotowanie do samodzielnego odbioru tekstów 
biblijnych” – sygnalizuje wnioskodawca, powołując się na „Podstawę programową 
katechezy Kościoła katolickiego w Polsce” – dokument zatwierdzony przez Konferencję 
Episkopatu Polski (wyd. Kraków 2002). W piśmie z 24 czerwca 2009 r. wnioskodawca 
dodał do sformułowanych wyżej zarzutów także ten, że za „zawartość merytoryczną” 
lekcji religii „odpowiadają poszczególne kościoły i związki wyznaniowe”. 

Trybunał Konstytucyjny zwraca uwagę, że powyższe zarzuty wychodzą poza 
zakres zaskarżenia wskazany we wniosku. Przedmiotem zaskarżenia jest bowiem 
rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z 13 lipca 2007 r. Powyższe zarzuty 
wnioskodawcy dotyczą natomiast treści programu katechezy Kościoła katolickiego oraz 
realizacji nauczania religii w szkołach publicznych. Charakter zarzutów powoduje, że nie 
podlegają one – w świetle art. 188 Konstytucji oraz art. 2 ustawy o Trybunale 
Konstytucyjnym – ocenie konstytucyjnej Trybunału. 

W tym kontekście Trybunał przypomina jednak, że zgodnie z § 4 rozporządzenia z 
14 kwietnia 1992 r. „Nauczanie religii odbywa się na podstawie programów opracowanych 
i zatwierdzonych przez właściwe władze kościołów i innych związków wyznaniowych i 
przedstawionych Ministrowi Edukacji Narodowej do wiadomości. Te same zasady stosuje 
się wobec podręczników do nauczania religii”. Wnioskodawca nie skarży powyższego 
przepisu. Trybunał pragnie również przypomnieć w tym miejscu o treści cytowanego 
wyżej art. 12 konkordatu, a zwłaszcza o ust. 2 i ust. 4 tego artykułu, regulujących kwestie 
programu nauczania religii katolickiej oraz treści nauczania tej religii. Zgodnie z art. 12 
ust. 2 konkordatu „Program nauczania religii katolickiej oraz podręczniki opracowuje 



42 

władza kościelna i podaje je do wiadomości kompetentnej władzy państwowej”. Natomiast 
w myśl art. 12 ust. 4 Konkordatu „w sprawach treści nauczania i wychowania religijnego 
nauczyciele religii podlegają przepisom i zarządzeniom kościelnym, a w innych sprawach 
przepisom państwowym”. 

W świetle wcześniejszych ustaleń Trybunału należy też ocenić zarzuty 
wnioskodawcy dotyczące naruszenia, przez przepisy zaskarżonego rozporządzenia, 
konstytucyjnej zasady równości wobec prawa, prawa do równego traktowania oraz zasady 
niedyskryminacji, zawartych w art. 32 Konstytucji. Wnioskodawca podnosi ponadto, że 
odmienne są także kryteria oceny w przypadku tych, którzy uczęszczają na religię oraz 
tych, którzy na nią nie uczęszczają. Jeśli chodzi o uczniów uczęszczających na religię, 
„przedmiotem oceny będzie stopień internalizacji określonego światopoglądu – prawd 
wiary – oraz zaangażowanie w praktyki religijne, tj. stopień pobożności. W przypadku 
uczniów nie uczęszczających na katechezę, przesłanką ich oceny jest poziom zdobytej 
wiedzy naukowej oraz związanych z tym umiejętności” – podnosi wnioskodawca. 

Trybunał pragnie przede wszystkim zwrócić uwagę, że wysuwane przez 
wnioskodawcę powyższe zarzuty wychodzą poza zakres zaskarżenia, związany z 
rozporządzeniem Ministra z 13 lipca 2007 r. Należy jednak nadmienić, że wskazywana 
przez wnioskodawcę odmienność kryteriów oceny jest nieuchronna, skoro przedmiotem 
nauczania jest religia, a nie religioznawstwo. Nauczanie religii jest – należy to jeszcze raz 
przypomnieć – jednym z przejawów wolności religii, w świetle współczesnych standardów 
pluralistycznego społeczeństwa demokratycznego. Nie jest też rolą państwa narzucanie 
programu nauczania religii i sprowadzanie programu do nauczania religioznawstwa. O 
kwestii tej Trybunał wspominał już wcześniej. Taka sytuacja oznaczałaby naruszenie art. 
53, w szczególności ust. 1-5, ale także art. 25 ust. 2 Konstytucji, gdyż państwo, ingerując 
w ten sposób, nie zachowałoby bezstronności w sprawach przekonań religijnych oraz 
swobody ich wyrażania w życiu publicznym. Dlatego Trybunał uznał, że wnioskodawca 
nie wykazał naruszenia art. 32 Konstytucji. 

Trybunał pragnie jednak w tym miejscu podkreślić, że neutralna i bezstronna rola 
państwa w gwarantowaniu wolności religii w sferze nauczania religii nie może być 
utożsamiana z rolą bierną, skoro chodzi o zapewnienie przez państwo pluralizmu w 
nauczaniu, odzwierciedlającego zróżnicowaną strukturę świadomości społecznej i 
przekonań religijnych. Zwłaszcza w tych środowiskach, w których istnieje zdecydowana 
dominacja jednej z religii, zapewnienie niedyskryminacji, tolerancji i ochrony przekonań 
grup mniejszościowych staje się, zgodnie z omówionymi wcześniej standardami 
demokratycznego społeczeństwa, szczególnie ważnym obowiązkiem państwa. Państwo 
(władze publiczne) jest organizatorem nauczania w szkołach publicznych, także w zakresie 
nauczania religii. Nie może więc wyzbywać się obowiązku czuwania, aby zapewnić 
rzeczywisty pluralizm nauczania. Państwo powinno posiadać pełną informację, także w 
zakresie treści nauczania religii; powinno reagować, w porozumieniu z odpowiednimi 
władzami kościelnymi, w sytuacjach, w których dochodzi do nietolerancji czy 
niedopuszczalnych presji będących odzwierciedleniem dominacji jednej z religii. 

Trybunał Konstytucyjny zwraca uwagę, że neutralna i bezstronna rola państwa nie 
może polegać na zaprowadzeniu równości faktycznej wszystkich religii i przekonań, 
między innymi, w sferze nauczania, ale winna polegać na zapewnieniu każdej jednostce 
swobodnego wyznawania każdej religii i przekonań, także na zapewnieniu ochrony praw 
wynikających ze swobody religii i przekonań, również w sferze edukacji. Trybunał 
podkreśla również, co ustalił wcześniej, że wolność sumienia i religii, którą na gruncie 
Konstytucji winien mieć zapewnioną „każdy”, także w sferze nauczania religii (art. 53 ust. 
1 i 2 Konstytucji), stanowi podstawową przesłankę ograniczającą istniejącą nierówność 
instytucjonalną między kościołami i związkami wyznaniowymi oraz szczególną pozycję 



43 

Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej, usankcjonowaną prawnie w art. 25 
ust. 4 Konstytucji, a także w umowie międzynarodowej (konkordacie) między 
Rzecząpospolitą Polską a Kościołem katolickim, do której ten przepis konstytucyjny 
odsyła. Faktyczna nierówność między kościołami i związkami wyznaniowymi, 
przejawiająca się konsekwencji w nierówności instytucjonalnej, nie może bowiem 
ograniczać równych praw każdego, wynikających z wolności religii, będącej jednym z 
podstawowych przejawów wolności człowieka w społeczeństwie demokratycznym. 
Trybunał zwraca w tym miejscu uwagę, że nierówność instytucjonalna nie może również 
prowadzić do ograniczenia „mniejszościowych” kościołów i związków wyznaniowych w 
realizacji ich funkcji i praw wynikających z wolności religii. Trybunał przypomina w tym 
miejscu kierunek orzecznictwa Europejskiego Trybunału, ukazany w pkt 2.3 uzasadnienia 
niniejszego wyroku. 

Wnioskodawca twierdzi również, że zaskarżone rozporządzenie, przewidując 
wliczanie oceny z religii do średniej ocen, wprowadza instrument presji na ucznia 
uczęszczającego na katechezę, narusza równowagę między uprawnieniami rodziców a 
wolnością sumienia i wyznania oraz przekonań, a tym samym „pewnego rodzaju 
równowagę, wynikającą z art. 53 ust. 3 w związku z art. 48 ust. 1, między uprawnieniami 
rodziców w zakresie przekazywania nauczania i wychowania religijnego oraz moralnego 
– a obowiązkiem respektowania wolności sumienia i wyznania dzieci oraz ich przekonań”. 
Zdaniem wnioskodawcy, rozporządzenie narusza wspomnianą równowagę, gdyż 
wprowadza instrument presji na ucznia uczęszczającego na katechezę. Ponadto – twierdzi 
wnioskodawca – system oceniania religii, w świetle przytoczonego przez niego stanowiska 
episkopatu, wykracza poza aktywność ucznia w szkole, bo skłania dziecko do aktywności 
religijnej pozaszkolnej, a to nie musi być zgodne ani z wolnością sumienia i wyznania 
dziecka, ani z wyborami jego rodziców w sprawie wychowania. 

Trybunał ponownie zwraca uwagę, że wnioskodawca stawia zarzut, który nie 
dotyczy tylko zaskarżonego rozporządzenia (wliczanie ocen z religii do średniej rocznej i 
średniej klasyfikacji końcowej), ale odnosi się w ogóle do nauczania religii. 
Wnioskodawca wskazuje bowiem na naruszenie określonej wyżej równowagi, w wyniku 
uczęszczania dzieci na lekcje religii, nazywanej przez wnioskodawcę katechezą. 

Art. 53 ust. 3 Konstytucji stanowi: „Rodzice mają prawo do zapewnienia dzieciom 
wychowania i nauczania moralnego i religijnego zgodnie ze swoimi przekonaniami. 
Przepis art. 48 ust. 1 stosuje się odpowiednio”. A art. 48 ust. 1 Konstytucji stanowi: 
„Rodzice mają prawo do wychowania dzieci zgodnie z własnymi przekonaniami. 
Wychowanie to powinno uwzględniać stopień dojrzałości dziecka, a także wolność jego 
sumienia i wyznania oraz jego przekonania”. Należy więc zwrócić uwagę na oczywisty 
związek między art. 53 ust. 3 a art. 48 ust. 1, w szczególności na to, że art. 53 ust. 3 wiąże 
się ze zdaniem drugim art. 48 ust. 1. Mianowicie, chociaż rodzice mają prawo do 
zapewniania dzieciom wychowania i nauczania moralnego zgodnie ze swoimi 
przekonaniami, to jednak w powyższej sferze powinni uwzględnić stopień dojrzałości 
dziecka, a także wolność jego sumienia i wyznania oraz jego przekonania. „Jest to w 
istocie przepis natury prakseologicznej, formułujący zapewne dawno ustaloną regułę 
procesu wychowawczego”. Rodzice, którzy nie uwzględnialiby tych zjawisk „przestaliby 
je wychowywać twórczo, pozytywnie”. Prawo rodziców do wychowywania (obowiązek) 
„pozostaje nienaruszone, choć naturalnie winno już zawierać pewne reakcje na nowe 
sytuacje” (zob. P. Sarnecki, uwagi do art. 48, [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. 
Komentarz, t. 5).  

Trybunał Konstytucyjny przypomina, że wspomniana presja na ucznia 
uczęszczającego na lekcje religii, którą wskazuje wnioskodawca, była już wyżej 
przedmiotem analiz Trybunału. Zdaniem Trybunału, taka presja może być wynikiem 



44 

lokalnych uwarunkowań, niskiego poziomu kultury demokratycznej, co Trybunał już 
wcześniej wyjaśniał. Wnioskodawca nie dowiódł, że jest ona konsekwencją zaskarżonych 
przepisów. Dlatego nie można uznać, że naruszenie wspomnianej wyżej równowagi, które 
może występować w konkretnych przypadkach, jest konsekwencją wejścia w życie 
zaskarżonego rozporządzenia. Wnioskodawca nie wykazał, aby zaskarżone rozporządzenie 
naruszało art. 53 ust. 3 w związku z art. 48 ust. 1 Konstytucji. 

 
7. Kontrola zaskarżonego rozporządzenia z przepisami ustawy z 17 maja 1989 r. o 

gwarancjach wolności sumienia i wyznania, wskazanymi przez wnioskodawcę. 
 
7.1. Zaskarżone rozporządzenie narusza, zdaniem wnioskodawcy, art. 6 ust. 2 

ustawy o gwarancjach, stanowiący, że „Nie wolno zmuszać obywateli do niebrania udziału 
w czynnościach lub obrzędach religijnych ani do udziału w nich”. Twierdząc, że 
„katechezę w ogóle można uznać za czynność religijną”, oraz podtrzymując pogląd, 
wspomniany wcześniej, że uczestnictwo w nauce religii jest równoznaczne z 
uczęszczaniem na katechezę, wnioskodawca uważa, że w sytuacji wprowadzenia oceny z 
religii do średniej rocznej i średniej końcowej wywierana jest presja na ucznia „w celu 
skłonienia go do większego zaangażowania w praktyki religijne poza szkołą”. W 
rezultacie, zdaniem wnioskodawcy, mamy do czynienia ze zmuszaniem uczniów do brania 
udziału w czynnościach lub obrzędach religijnych. 

Zdaniem Trybunału, zarzuty wnioskodawcy nie dotyczą treści normatywnych art. 6 
ust. 2 ustawy o gwarancjach. Taka ocena wynika z analiz przeprowadzonych już przez 
Trybunał, w związku z dokonywaną wyżej kontrolą konstytucyjną zaskarżonego 
rozporządzenia. Powyższe zarzuty wnioskodawcy dotyczą programu nauczania oraz treści 
nauczania religii. Natomiast zaskarżone rozporządzenie dotyczy wliczania oceny z religii, 
etyki, a także z innych „dodatkowych zajęć edukacyjnych” do średniej rocznej i średniej 
końcowej. Zdaniem Trybunału, wnioskodawca nie dowiódł, że z samych przepisów 
zaskarżonego rozporządzenia wynika presja na uczniów, w celu większego skłonienia ich 
do większego zaangażowania w praktyki religijne. Trybunał pragnie również podkreślić, 
że już z samej treści art. 53 ust. 2 Konstytucji wynika, że nauczania religii nie należy 
utożsamiać z czynnością czy obrzędem religijnym. 

 
7.2. Zdaniem wnioskodawcy, zaskarżone rozporządzenie narusza również art. 10 

ust. 1 ustawy o gwarancjach, stanowiący, że Rzeczpospolita Polska jest państwem 
świeckim, neutralnym w sprawach religii lub przekonań. „Państwo świeckie, neutralne 
światopoglądowo, nie interesuje się wyznaniem obywateli. Nie prowadzi żadnej 
indoktrynacji swych obywateli, nie preferuje – bezpośrednio czy pośrednio – jakichkolwiek 
orientacji światopoglądowych, religijnych czy filozoficznych. Państwo powstrzymuje się 
od reglamentacji wolności wyboru religii czy światopoglądu. Nie zachęca ani nie odwodzi 
obywateli od decyzji w tej dziedzinie. Nie utrwala określonych doktryn religijno-
światopoglądowych w społeczeństwie” – podkreśla wnioskodawca. Zaskarżone 
rozporządzenie narusza art. 10 ust. 1 ustawy, nakazując uwzględnić – w urzędowym 
systemie oceny ucznia – ocenę otrzymaną z katechezy szkolnej – twierdzi wnioskodawca. 
Do sfery działania władz publicznych zostają wprowadzone kryteria o charakterze 
religijnym. Oceniana jest nie tylko wiedza w sprawach religijnych, ale także pobożność. W 
ten sposób państwo przyjmuje na siebie, przynajmniej częściowo, odpowiedzialność za 
efektywność przyswajania prawd wiary i religijnych zasad moralnych przez uczniów 
uczęszczających na katechezę szkolną; przyczynia się do konsolidowania doktryny 
religijnej, staje się religijnie zaangażowane, nabiera cech państwa wyznaniowego, przestaje 
być państwem świeckim, neutralnym światopoglądowo – podkreśla wnioskodawca. 



45 

Trybunał podziela pogląd Prokuratora Generalnego, że powyższe zarzuty, związane 
ze wskazanym art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach, nie odnoszą się do zaskarżonego 
rozporządzenia, które nie dotyczy treści nauczania religii ani kryteriów oceniania uczniów z 
tego przedmiotu. Zarzuty wnioskodawcy wiążą się z materią rozporządzenia z 14 kwietnia 
1992 r. Jednakże, w szczególności ze względu na wysunięty przez wnioskodawcę zarzut 
naruszania zasad państwa świeckiego, Trybunał pragnie dodatkowo wyjaśnić, jak należy 
rozumieć model państwa świeckiego na gruncie Konstytucji z 1997 r. 

Na wstępie Trybunał przypomina ponownie, że z zasady bezstronności państwa, 
jego neutralności światopoglądowej, nie wynika potrzeba wprowadzenia równości 
faktycznej wszystkich światopoglądów. Podkreślając, że wszystkie przepisy Konstytucji 
należy interpretować systemowo, Trybunał ponownie zwraca uwagę, że wolność religii 
obejmuje, między innymi, jej nauczanie (art. 53 ust. 2). Państwo winno więc zapewnić jej 
nauczanie, także w publicznych placówkach oświatowych, na zasadach dobrowolności. 
Konsekwencją umieszczenia religii w programach kształcenia jest potrzeba jej 
równoprawnego traktowania, także w zakresie oceniania czy wyróżniania. Wszakże – co 
Trybunał podkreśla – przy spełnieniu podstawowego warunku, że uczestnictwo w nauce 
religii jest dobrowolne. Ten wymóg jest podstawowym wymogiem zapewnienia 
neutralności światopoglądowej państwa oraz w ogóle władz publicznych. Trybunał 
przypomina w tym miejscu, że wyjaśniał wcześniej, w pkt 5 niniejszego uzasadnienia, 
zagadnienie równouprawnienia kościołów i związków wyznaniowych oraz zagadnienie 
bezstronności władz publicznych w sprawach przekonań religijnych – na gruncie 
Konstytucji. Bezstronność i neutralność światopoglądowa państwa (władz publicznych) 
oznacza również, że nie istnieje religia państwowa, urzędowa, czy narodowa na gruncie 
Konstytucji (i w ogóle porządku prawnego); chociaż, jak wspomniano, taki stan prawny 
istnieje jednak w niektórych krajach demokratycznych (także europejskich). Bezstronność 
i neutralność światopoglądowa gwarantowana jest, między innymi, przez wolność 
uzewnętrzniania religii, także przez jej nauczanie. Są to, jak wspomniano wcześniej, 
standardy demokratyczne kompleksowo rozumianej wolności sumienia i wyznania w 
pluralistycznym społeczeństwie demokratycznym. 

Wnioskodawca podnosi, że zaskarżone rozporządzenie narusza zasady państwa 
świeckiego. Trybunał pragnie zauważyć, że użyte w art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach 
określenie „państwo świeckie” należy odczytywać w kontekście bazy aksjologicznej 
Konstytucji. Określenie „państwo świeckie”, jak wspomniano, występuje w nielicznych 
konstytucjach (np. Francji), co jest wynikiem tradycji danego kraju. Nie ma współcześnie 
jednej formuły państwa świeckiego, aczkolwiek da się wyróżnić jego podstawowe cechy. 
Państwa świeckiego nie należy współcześnie utożsamiać tylko z jego skrajną formułą 
zupełnej separacji państwa od kościołów i związków wyznaniowych, także w zakresie 
nauczania religii w szkołach publicznych. W Polsce, tradycji skrajnie pojmowanego 
państwa świeckiego nigdy nie było. Jak wspomniano, określenia takiego nie było nawet w 
Konstytucji PRL. Należy przypomnieć, że z powodów polityczno-koniunkturalnych, także 
w PRL były okresy nauczania religii w szkołach państwowych. 

Począwszy od roku 1989 – aż do czasu uchwalenia Konstytucji z 1997 r., 
dokonywano zmian w polskim porządku prawnym, również w celu dostosowania go, w 
zakresie wolności sumienia i wyznania, do wymogów współczesnego pluralistycznego 
społeczeństwa demokratycznego. Przyjęta w Konstytucji z 1997 r. formuła jest pewnym 
kompromisem między różnymi propozycjami; odzwierciedla to zwłaszcza art. 25 
Konstytucji, w którym występuje pojęcie bezstronności władz publicznych oraz autonomii 
i wzajemnej niezależności. Nowe pojęcia zamieszczone w Konstytucji z 1997 r. stwarzają 
często problemy interpretacyjne, zwłaszcza w konfrontacjach z niektórymi wcześniejszymi 
od Konstytucji ustawami; wszak np. ustawa o gwarancjach została uchwalona 17 maja 



46 

1989 r., ale to Konstytucja z 1997 r. tworzy podstawę aksjologiczną interpretacji ustaw, 
także przepisów ustawy o gwarancjach. 

Zdaniem Trybunału, z Konstytucji, zwłaszcza z art. 25 i art. 53, wynika neutralny 
światopoglądowo, świecki w istocie swej charakter państwa, zgodny jednak ze 
wspomnianymi wcześniej tradycjami i współczesnymi polskimi uwarunkowaniami 
społecznymi, ale odpowiadający wymaganiom współczesnego państwa demokratycznego, 
wskazanym przez Trybunał w punkcie 3 niniejszego uzasadnienia. Trafnie stwierdza się w 
doktrynie, że „przy ustalaniu normatywnego modelu stosunków między państwem a 
związkami wyznaniowymi trzeba brać pod uwagę kierunek interpretacji takich terminów 
konstytucyjnych, jak: bezstronność władz publicznych, zakres autonomii państwa, swój 
zakres działania, zasady poszanowania autonomii i wzajemnej niezależności, 
równouprawnienie związków wyznaniowych. Interpretacja akceptująca neutralność 
państwa i przyjazny rozdział, wspierany współpracą, ma pełne poparcie w przepisach 
Konstytucji i ustawy o gwarancjach wolności sumienia i wyznania” (M. Pietrzak, op.cit., s. 
232). Trybunał zwraca jednak w tym miejscu uwagę, że wykładnia i stosowanie ustaw, 
dotykających problemów związanych z obszarem wolności sumienia i wyznania, 
kształtujących rzeczywistą bezstronność władz publicznych, leży poza kognicją Trybunału. 

Trybunał Konstytucyjny przypomina, że problem zgodności umieszczania ocen z 
religii na świadectwie szkolnym z art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach, stanowiącym, że 
„Rzeczpospolita Polska jest państwem świeckim, neutralnym w sprawach religii i 
przekonań” – był już przedmiotem oceny Trybunału we wspomnianym orzeczeniu z 20 
kwietnia 1993 r., w sprawie o sygn. U 12/92. Przedmiotem kontroli (również z art. 82 ust. 
2 obowiązującej wówczas konstytucji) był § 9 rozporządzenia z 14 kwietnia 1992 r. 
Przepisy tego paragrafu mają następujące brzmienie: „1. Ocena z religii lub etyki 
umieszczana jest na świadectwie szkolnym bezpośrednio po ocenie ze sprawowania. W 
celu wyeliminowania ewentualnych przejawów nietolerancji nie należy zamieszczać 
danych, z których wynikałoby, na zajęcia z jakiej religii (bądź etyki) uczeń uczęszczał”; 
„2. Ocena z religii (etyki) nie ma wpływu na promowanie ucznia da następnej klasy”; „3. 
Ocena z religii (etyki) jest wystawiana według skali ocen przyjętej w danej klasie”; „4. 
Uczniowie korzystający z nauki religii lub etyki organizowanej przez organy prowadzące 
szkoły według zasad określonych w § 2 ust. 2-4 otrzymują ocenę z religii/etyki na 
świadectwie wydawanym przez szkołę, do której uczęszczają, na podstawie zaświadczenia 
katechety lub nauczyciela etyki”. 

Orzekając w powyższej sprawie, między innymi, że § 9 ust. 1, 2 i 3 rozporządzenia 
z 14 kwietnia 1992 r. jest zgodny z art. 10 ust. 1 (oraz art. 82 ust. 2 obowiązującej 
wówczas konstytucji), Trybunał stwierdził: „Umieszczanie ocen z religii na świadectwie 
szkolnym jest konsekwencją organizowania nauczania religii przez szkoły publiczne. (…) 
Świadectwo szkolne obejmuje wszystkie zajęcia szkolne – obowiązkowe i 
ponadobowiązkowe i dlatego brakuje przesłanek do obligatoryjnego wyłączenia religii. 
Oczywiście Minister Edukacji Narodowej mógłby zadecydować inaczej i znieść wymóg 
umieszczania ocen na świadectwie szkolnym. Z uzasadnienia tego punktu przebija obawa 
Rzecznika Praw Obywatelskich o nietolerancję. TK, aby rozproszyć ewentualne 
wątpliwości w tym zakresie, w pkt 7 sentencji orzeczenia zaznaczył, że ocena na 
świadectwie może dotyczyć nie tylko samej religii lub samej etyki, lecz w przypadku, gdy 
uczeń uczęszcza na obydwa te przedmioty, może z nich otrzymać ocenę wspólną”. 

Podtrzymując powyższe ustalenia, Trybunał pragnie, w związku z rozpatrywaną 
sprawą, podkreślić, że z kolei wliczanie ocen z religii do średniej rocznej lub średniej 
końcowej jest konsekwencją umieszczania ocen z religii na świadectwach szkolnych w 
szkołach publicznych. Trybunał zaznacza również, że prawodawca może z takiego 
rozwiązania zrezygnować. Rozwiązanie przyjęte w zaskarżonym rozporządzeniu, jak 



47 

również rezygnacja z niego, mieszczą się w ramach swobody prawodawcy. Przyjęte przez 
Ministra Edukacji Narodowej, w zaskarżonym rozporządzeniu, rozwiązanie nie narusza 
ukształtowanego w Rzeczypospolitej modelu państwa świeckiego, odzwierciedlającego 
polskie tradycje, utrwalonego na gruncie Konstytucji z 1997 r., a także, co Trybunał 
pragnie podkreślić, mieści się w ramach współczesnych, demokratycznych standardów 
europejskich. 

Trybunał przypomina w tym miejscu, omówione wcześniej, w pkt 3 niniejszego 
uzasadnienia wyroku, demokratyczne standardy dotyczące nauczania religii, na gruncie 
Europejskiej Konwencji i Protokołu nr 1, zgodnie z którymi nauczanie religii i nauczanie 
innych przedmiotów poddane jest tym samym zasadom i tym samym konsekwencjom 
wynikającym z umieszczania w programie nauczania, pod warunkiem respektowania 
dobrowolności nauczania religii oraz pluralizmu wyznaniowego i światopoglądowego. 
Oznacza to, że konsekwencją nauczania religii w ramach respektowania wolności religijnej 
może być zamieszczanie ocen z religii na świadectwie szkolnym, a konsekwencją ocen z 
religii na świadectwie szkolnym może być także równoprawna z innymi przedmiotami 
nauczania możliwość wliczania ocen z religii (i etyki) do średniej rocznej lub średniej 
końcowej. 

Trybunał przypomina, w związku z niniejszą sprawą, że odnosząc się do zarzutu 
naruszenia przez zaskarżone przepisy § 9 ust. 1-3 rozporządzenia z 14 kwietnia 1992 r., 
zasady świeckości i neutralności państwa, wyjaśniał w przywołanym wyżej orzeczeniu: 

„Jeżeli chodzi o zarzut naruszenia zasad rozdziału Kościoła od Państwa (art. 82 ust. 
2 Konstytucji) oraz świeckości i neutralności Państwa (art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach 
wolności sumienia i wyznania) to, jak wspomniano wyżej, należy go rozpatrzyć w 
kontekście wprowadzenia nauczania religii do szkół publicznych, gdyż problem ocen na 
świadectwach jest jedynie konsekwencją tego nauczania. Zasady, o których wyżej mowa 
wymagają, aby zarówno Państwo, jak i Kościół były autonomiczne w swoim działaniu. 
Nie oznacza to jednak izolacji, czy tym bardziej konkurencyjności, lecz wręcz przeciwnie 
– powinno oznaczać możliwość współpracy w tych dziedzinach, które służą dobru 
wspólnemu i rozwojowi osoby ludzkiej. Do tych dziedzin należy bez wątpienia 
wychowanie etyczne młodzieży. Wymieniona wyżej świeckość i neutralność Państwa nie 
może więc oznaczać zakazu nauczania religii w szkołach publicznych tym bardziej, że 
nauczanie to, zgodnie z ustawą o systemie oświaty, może odbywać się tylko na życzenie 
rodziców lub – w określonych przypadkach – na życzenie uczniów. 

Przyjęta przez TK wykładnia harmonizuje z podobnym rozumieniem świeckości, 
neutralności, czy rozdziału Kościoła od Państwa w tych europejskich państwach 
demokratycznych, w których ma miejsce nauczanie religii w szkołach publicznych, czasem 
nawet w formie obligatoryjnej. Ponadto jest zgodne z międzynarodowymi konwencjami 
praw człowieka (…)”. 

Trybunał Konstytucyjny, w związku z niniejszą sprawą, podtrzymuje powyższe 
stwierdzenia. Trybunał pragnie dodać, że zarzut naruszenia zasady świeckości i 
neutralności państwa z powodu wliczania oceny z religii do średniej rocznej lub średniej 
końcowej należy rozpatrywać w kontekście ocen z religii na świadectwach szkolnych, co 
jest konsekwencją wprowadzenia nauki religii w szkołach publicznych. Cytując obszernie 
powyższe orzeczenie, Trybunał Konstytucyjny pragnie przypomnieć dokonane już 
ustalenie, że wnioskodawca wysuwa nie tylko zarzuty wiążące się z zaskarżonym 
rozporządzeniem, ale podnosi także problemy szersze, dotyczące wolności nauczania 
religii, w kontekście treści normatywnych art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach, które 
zostały już przez Trybunał rozpoznane. Jednakże również fakt, że orzeczenie w sprawie o 
sygn. U 12/92 zostało wydane w okresie przed wejściem w życie Konstytucji z 1997 r., 



48 

skłonił Trybunał do ustosunkowania się do zarzutów wnioskodawcy dotyczących 
naruszenia art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach przez zaskarżone rozporządzenie. 

 
7.3. Wnioskodawca uważa, że zaskarżone rozporządzenie jest niezgodne z art. 20 

ust. 2 ustawy o gwarancjach z głoszoną tam zasadą, że nauczanie religii jest wewnętrzną 
sprawą związków wyznaniowych. „Oceny z religii oraz skutki tych ocen dla uczniów, jako 
integralny element nauczania religii, to także wewnętrzna sprawa związków 
wyznaniowych” – podkreśla ustawodawca. Tymczasem – wyjaśnia wnioskodawca, ocena 
z religii będzie rzutować na całościową ocenę ucznia w ramach nauczania szkolnego, 
poprzez kształtowanie średniej ocen, więc, konkluduje wnioskodawca, „będzie 
wywoływać skutki zewnętrzne – nie tylko w kościele, ale także w systemie edukacji”. 

Trybunał podziela pogląd Prokuratora Generalnego, że zarzut ten jest nieadekwatny 
do treści art. 20 ust. 2 ustawy o gwarancjach, który nie dotyczy nauczania religii w szkołach, 
co staje się oczywiste w kontekście art. 20 ust. 3 ustawy o gwarancjach, również wskazanego 
przez wnioskodawcę jako wzorzec kontroli zaskarżonego rozporządzenia. 

 
7.4. Zdaniem wnioskodawcy, zaskarżone rozporządzenie jest niezgodne z art. 20 

ust. 3 ustawy o gwarancjach, stanowiącym, że odrębna ustawa określi zasady nauczania 
religii uczniów i wychowanków publicznych szkół i przedszkoli w szkołach oraz 
przedszkolach. Także kwestie oceniania ucznia oraz wliczania oceny z religii do oceny 
średniej rocznej lub końcowej na świadectwach ukończenia należało uregulować w drodze 
ustawowej, a nie w drodze rozporządzenia – argumentuje wnioskodawca – gdyż kwestie te 
mieszczą się w pojęciu zasad nauczania religii w szkole. Trybunał podziela pogląd 
Prokuratora Generalnego, iż z brzmienia art. 20 ust. 3 wynika, że winna to być ustawa 
odrębna od ustawy o gwarancjach, jednakże niekoniecznie ustawa poświęcona wyłącznie 
zasadom nauczania religii. Takie zasady nauczania zostały – zdaniem Trybunału – zawarte 
w ustawie o systemie oświaty, która w art. 12 określiła zasadę organizowania lekcji religii 
na życzenie rodziców. Art. 22 ust. 2 pkt 4 tej ustawy upoważnił ministra właściwego do 
spraw oświaty i wychowania do wydania rozporządzenia określającego warunki i sposób 
oceniania, klasyfikowania i promowania uczniów oraz przeprowadzania sprawdzianów i 
egzaminów, co nastąpiło w rozporządzeniu zmienionym z 30 kwietnia 2007 r., 
uzupełnionym następnie przez zaskarżone rozporządzenie z 13 lipca 2007 r. 

Trybunał Konstytucyjny postanowił umorzyć postępowanie w zakresie badania 
zgodności zaskarżonego rozporządzenia z art. 20 ust. 3 ustawy o gwarancjach. Istota 
zarzutów wnioskodawcy dotyczy bowiem relacji między art. 20 ust. 3 ustawy o 
gwarancjach a art. 12 ustawy o systemie oświaty, a zatem dotyczy relacji między 
ustawami, co nie mieści się w zakresie kognicji Trybunału. Pozostałe zarzuty również nie 
dotyczą relacji między zaskarżonym rozporządzeniem a art. 20 ust. 3 ustawy o 
gwarancjach, lecz między art. 12 ustawy o systemie oświaty a wspomnianym 
rozporządzeniem z 14 kwietnia 1992 r. Ta sfera relacji nie została objęta zaskarżeniem ani 
w petitum wniosku, ani w uzasadnieniu. Przeto nie podlega również kognicji Trybunału. 

 
8. Jak wspomniano, Trybunał, w związku z wyrokiem z 16 stycznia 2007 r. (sygn. 

U 5/06), zasygnalizował Sejmowi RP, w postanowieniu z 31 stycznia 2007 r. (sygn. S 
1/07), potrzebę podjęcia inicjatywy ustawodawczej w przedmiocie zmiany art. 22 ust. 2 
pkt 4 ustawy o systemie oświaty, w sposób zgodny z konstytucyjnymi wymaganiami 
dotyczącymi upoważnienia ustawowego oraz zasadą wyłączności regulacji ustawowej w 
sferze praw i wolności. Trybunał przytoczył wyżej obszerne fragmenty wspomnianego 
postanowienia z 31 stycznia 2007 r. 



49 

Trybunał Konstytucyjny podtrzymuje, w związku z wyrokiem w niniejszej sprawie, 
ustalenia, jakich dokonał w tym postanowieniu sygnalizacyjnym. Zdaniem Trybunału, 
niniejsza sprawa potwierdza potrzebę niezwłocznej inicjatywy ustawodawczej w 
przedmiocie zmiany art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, w sposób zgodny z 
wymogami konstytucyjnymi. 

Trybunał Konstytucyjny pragnie podkreślić, że niniejsza sprawa sygnalizuje 
również inne przesłanki na rzecz podjęcia ewentualnej kompleksowej inicjatywy 
ustawodawczej, wykraczającej poza zmianę art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty, 
związanej z nauczaniem religii w publicznych szkołach i przedszkolach. Obecna regulacja 
prawna nauczania religii, wynikająca z ustaw i rozporządzeń, wydanych na przestrzeni 
dwudziestu lat, w okresie przed wejściem w życie Konstytucji z 2 kwietnia 1997 r., a także 
po jej wejściu w życie, wykazuje – zdaniem Trybunału – niespójności. Dlatego Trybunał 
rozważy, w związku z powyższym, potrzebę podjęcia stosownego postanowienia 
sygnalizacyjnego skierowanego do Sejmu Rzeczypospolitej Polskiej. 

Aczkolwiek Trybunał Konstytucyjny nie stwierdził, że zaskarżone rozporządzenie 
jest niezgodne ze wskazanymi wzorcami kontroli, byłoby korzystne, zdaniem Trybunału, 
aby prawodawca rozważył, czy aktualna regulacja jest trafna, skoro stwarza ryzyko 
trudności w zapewnieniu prawidłowego stosowania zaskarżonych przepisów oraz ryzyko 
pojawienia się lokalnych konfliktów społecznych lub zjawisk nietolerancji. 

 
Z powyższych względów Trybunał Konstytucyjny orzekł jak w sentencji. 



50 

Zdanie odrębne  
sędzi TK Ewy Łętowskiej 

do wyroku Trybunału Konstytucyjnego  
z dnia 2 grudnia 2009 r., sygn. akt U 10/07 

 
Na podstawie art. 68 ust. 3 ustawy z dnia 1 sierpnia 1997 r. o Trybunale 

Konstytucyjnym (Dz. U. Nr 102, poz. 643, ze zm.) zgłaszam zdanie odrębne do wyroku z 
dnia 2 grudnia 2009 r. w sprawie o sygn. U 10/07. Uważam, że: 

– rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 13 lipca 2007 r. zmieniające 
rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu oceniania, klasyfikowania i promowania 
uczniów i słuchaczy oraz przeprowadzania sprawdzianów i egzaminów w szkołach 
publicznych (Dz. U. Nr 130, poz. 906) jest niezgodne z art. 25 ust. 1 i 2 w związku z art. 
32 Konstytucji; 

– nie ma podstaw do umorzenia postępowania w sprawie niezgodności powołanego 
wyżej rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji, ponieważ wyrażony w wyroku pogląd o 
braku umotywowania tego zarzutu we wniosku jest niezasadny. 

 
UZASADNIENIE 

 
1. Fałszywa identyfikacja problemu konstytucyjnego w wyroku. 
Wyrok opiera się na ciągu wnioskowań: z faktu konstytucyjności nauczania w 

szkołach religii (niewątpliwe w świetle art. 53 ust. 4 Konstytucji) wyprowadza wniosek o 
nieuchronności i konstytucyjności wystawiania stopnia z religii na szkolnym świadectwie, 
a z tej z kolei okoliczności – wniosek o konstytucyjności wliczania stopnia z religii do 
średniej ocen. Tymczasem założony ciąg wnioskowań jest nieprawidłowy. Nie ma tu 
iunctim ani konstytucyjnego, ani ustawowego, ani wynikającego z dotychczasowego 
orzecznictwa Trybunału, ani logicznego. 

Aprobata konstytucyjności nauczania religii w szkołach nie wiąże się nieuchronnie 
z koniecznością: po pierwsze, umieszczenia oceny z religii na świadectwie szkolnym; po 
drugie, umieszczania w takiej postaci, w jakiej to jest realizowane w obowiązującym 
reżimie prawnym. A z kolei i nauczanie religii, i umieszczenie stopnia z religii na 
świadectwie (w obojętnej postaci) nie musi nieuchronnie prowadzić do konieczności 
wliczania tego stopnia do średniej i konieczności uznania tego zabiegu za konstytucyjny, 
co wprowadzono zaskarżonym rozporządzeniem. 

O konstytucyjności nauczania religii w szkołach przesądza istnienie art. 53 ust. 4 
Konstytucji, który o tym mówi wprost. Dlatego – co można uznać za paradoksalne – nie 
zgadzając się z wyrokiem o konstytucyjności zaskarżonego rozporządzenia, zgadzam się z 
tą częścią argumentacji, gdzie mowa o konstytucyjności nauczania religii w szkołach. 
Chodzi bowiem o oczywiste prawo jednostki do wyznawania i demonstrowania swej 
religii, jak również (co wprowadzono w prawie polskim w Konstytucji dopiero w 1997 r.) 
prawo rodziców do religijnego wychowania dzieci (także regulowanego na poziomie 
konstytucyjnym od 1997 r.) oraz dopuszczalność nauczania religii w szkołach, o czym 
expressis verbis stanowi art. 53 ust. 4 Konstytucji i czego w związku z tym dowodzić nie 
trzeba w ramach kontroli konstytucyjności w niniejszej sprawie, a co jest głównym 
przedmiotem uzasadnienia wyroku. 

Możliwość nauczania religii w szkołach publicznych jest (na podstawie art. 53 ust. 
4 Konstytucji) od 17 października 1997 r. komponentem konstytucyjnego modelu stosunku 
państwa do związków wyznaniowych (kościołów). Model ten jest oparty nie na zasadzie 
„muru separacji” (jak to ujmowała Konstytucja z 1952 r.), lecz „przyjaznego rozdziału” 
(por. niżej, pkt 8-9). Przed 17 października 1997 r. nauczanie religii nie było regulowane 



51 

na poziomie konstytucyjnym, lecz ustawowym (od daty wejścia w życie ustawy z dnia 7 
września 1991 r. o systemie oświaty, Dz. U. z 2004 r. Nr 256, poz. 2572, ze zm.), a przed 
tą datą – na poziomie regulacji aktami wewnętrznymi (internami). Dlatego m.in. miałam 
inny pogląd na temat konstytucyjności wprowadzenia nauczania religii do szkół w 1990 r. 
Ówczesna Konstytucja nie zawierała bowiem odpowiednika art. 53 ust. 4, a wprowadzenia 
nauczania dokonano wówczas aktem rzędu instrukcji. Istnienie art. 53 ust. 4 Konstytucji 
powoduje więc, że argumentacja wyroku, kładąca nacisk na konstytucyjną dopuszczalność 
nauczania religii w szkołach, oznacza nietrafną identyfikację problemu konstytucyjnego. 
Zaskarżenie nie dotyczy dopuszczalności nauczania religii w szkole, lecz liczenia średniej 
ocen. 

Z kolei co się tyczy umieszczania stopnia na świadectwie – to kwestia ta w dwóch 
wyrokach, gdzie podejmowano kontrolę konstytucyjności aktów dotyczących wystawiania 
oceń z religii (zob. orzeczenie z 20 kwietnia 1993 r., sygn. U 12/92, OTK w 1993 r., cz. I, 
poz. 9 oraz wyrok z 5 maja 1998 r., sygn. K 35/97, OTK ZU nr 3/1998, poz. 32), nigdy nie 
została przesądzona co do tego, że tylko określona, objęta w danym postępowaniu kontrolą 
postać umieszczania stopnia z religii na świadectwie jest jedynym rozwiązaniem 
normatywnym mającym cechę konstytucyjności. Dlatego dotychczasowe orzecznictwo TK 
nie jest argumentem za nieuchronnością konstytucyjności wliczania stopnia z religii do 
średniej, za pomocą rozumowania opartego na wnioskowaniu: konstytucyjność nauczania 
religii w szkołach – konstytucyjność umieszczania stopnia z religii na świadectwie – a 
więc konstytucyjność wliczania do średniej. 

Podstawowe założenie motywów wyroku wynika zatem ze złego założenia i przez 
to fałszywej identyfikacji problemu konstytucyjnego: nie chodzi o konsekwencje 
konstytucyjności nauczania religii w szkołach, ale o konstytucyjność obliczania średniej z 
udziałem stopnia z religii. 

 
2. Znaczenie mechanizmu liczenia średniej jako przedmiotu kontroli 

konstytucyjności. 
Świadectwo z wysoką średnią ułatwia start przy pokonywaniu kolejnych szczebli 

edukacyjnych. Jest bowiem brane pod uwagę (dodatkowo punktowane) obok innych 
kryteriów podczas rekrutacji do szkół ponadgimnazjalnych. Ponadto wysoka średnia 
decydować może o uzyskaniu różnego rodzaju stypendiów. Uzyskanie średniej, w wyniku 
której uzyskuje się wyróżnienie, jest więc pożądaną wartością dla uczniów i słuchaczy z 
punktu widzenia ich udziału w życiu społecznym i pomocy w kształceniu. Tym samym 
kwestia sposobu obliczania średniej staje się wyrazem świadomie kształtowanego przez 
Państwo fragmentu polityki edukacyjnej. Świadectwo jest oficjalnym aktem władzy 
publicznej, mającym prawne skutki dla adresatów prawa (odbiorców świadectwa). 

 
3. Wadliwość prakseologiczna istniejącego mechanizmu obliczania średniej. 
Istniejący mechanizm określania średniej ocen jest sam w sobie wadliwy 

merytorycznie, niezależnie od tego, jakiego przedmiotu dotyczy. Przyczyną jest 
nieadekwatność mechanizmu obliczania średniej i ratio legis jej wprowadzenia. Średnia 
jako ważąca dla decyzji o przyjęciu (bądź nieprzyjęciu) do konkretnej szkoły zakłada 
porównywalność średniej obliczanej w różnych szkołach. Tymczasem istniejący 
mechanizm to wyklucza. A wadliwość ta ulega pogłębieniu na skutek włączenia do 
średniej stopnia z religii/etyki. Przedmioty dodatkowe bywają różne w różnych szkołach, 
w zależności od oferty edukacyjnej, z natury rzeczy faktycznie zróżnicowanej. Zasady 
ocen/kwalifikacji z dodatkowych przedmiotów są ustalane na poziomie szkoły. W tej 
sytuacji wliczanie tych ocen do średniej daje efekt porównywalny i czytelny tylko w 
ramach promocji do klasy programowo wyższej w ramach tej szkoły, gdzie dokonano 



52 

oceny (ponieważ tu i wachlarz wyboru kształcenia dodatkowego, i zasady klasyfikacji są w 
miarę ujednolicone; nie ma grup czy „koszyków” zajęć dodatkowych). Tak liczona średnia 
ocen, brana jednak pod uwagę przy zmianie szkoły lub przy rekrutacji na kolejny etap 
edukacyjny – jest nieczytelna i nieporównywalna. Uczestnictwo w zajęciach o 
zróżnicowanym sytuacyjnie wachlarzu oferty i sytuacyjnie ocenianych w ramach 
dokonanego wyboru daje podstawy do generalnej oceny aktywności czy predyspozycji 
ucznia. Dlatego można (i być może nawet należy) takie oceny ujawniać na świadectwie, 
ale nie tyle jako miernik poziomu „wyuczenia się” tych przedmiotów, ile jako obraz 
pilności, aktywności i predyspozycji ucznia decydującego się na wybór określonego 
przedmiotu dodatkowego i uzyskującego w ten sposób dodatkową wiedzę albo sprawność. 
Jednakże średnia ocen wyliczona z udziałem przedmiotów dodatkowych, pochodzących z 
oferty sytuacyjnie zróżnicowanej i co do wachlarza wyboru, i co do zasad oceny, czyni 
całkowicie nieporównywalną „średnią” uzyskaną w różnych szkołach. W konsekwencji 
prowadzi to do falsyfikacji konkursu świadectw. Co gorzej, w okręgach różnych 
kuratoriów uzyskuje się rozmaitą punktację za samo tzw. „świadectwo z wyróżnieniem”, 
np. w 2008 r. w Krakowie doliczano 5 punktów, a nadto za „dodatkowe osiągnięcia 
wpisane na świadectwie” – 7 punktów; kurator mazowiecki w 2009 r. za świadectwo 
ukończenia gimnazjum z wyróżnieniem przewiduje 2 punkty. 

 
4. Kontrproduktywność wprowadzonego mechanizmu liczenia średniej i 

założonego celu normatywnego tej operacji. 
Średnia ocen zatem – tak jak ją definiuje § 20 ust. 4 rozporządzenia z dnia 30 

kwietnia 2007 r. w sprawie warunków i sposobu oceniania, klasyfikowania i promowania 
uczniów i słuchaczy oraz przeprowadzania sprawdzianów i egzaminów w szkołach 
publicznych (Dz. U. Nr 83, poz. 562, ze zm.) – ma sens w stworzeniu warunków 
porównywalności w skali kraju tylko o tyle, o ile w ogóle do niej nie wlicza się ocen 
uzyskanych z przedmiotów dodatkowych, skoro zasady punktacji dotyczące dobrych 
wyników nauki przedmiotów dodatkowych są różne na terenie kraju. (Chodzi o zasady 
punktacji, a nie o oceny w procesie indywidualnego nauczania). Dlatego wadliwość 
mechanizmu obliczania średniej na tle zaskarżonej nowelizacji wiąże się nie tylko z 
włączeniem stopnia z religii/etyki, lecz z włączeniem do niej ocen z przedmiotów 
dodatkowych w ogólności. Jest to stan apragmatyczny, kwestia oceny jego 
konstytucyjności (może on bowiem z tego punktu widzenia budzić zastrzeżenia) pozostaje 
jednak poza granicami niniejszego votum. 

 
5. Wybór przedmiotów dodatkowych – miejsce religii/etyki w ofercie edukacyjnej. 
Wybór przedmiotów dodatkowych jest kwestią faktycznego wachlarza oferty 

edukacyjnej i decyzji ucznia (jego rodziców). Ich wybór przedmiotu dodatkowego (o ile 
nie jest to religia lub etyka) nie dotyka sfery prawnej innych podmiotów. Uczeń wybiera 
przedmioty dodatkowe, kierując się własnym interesem (wyrachowaniem, szansami, 
zainteresowaniami), a jego wybór nie rzutuje na sytuację prawnokonstytucyjną 
kogokolwiek innego. Oferta edukacyjna ma tu charakter faktyczny, niedeterminowany 
obowiązkiem szkoły ani prawem ucznia. Nauka religii/etyki ma jednak inny status. Sama 
nauka religii/etyki jest bowiem wprawdzie przedmiotem nieobowiązkowym (a więc dla 
ucznia dodatkowym), ale po stronie szkoły istnieje tu konstytucyjny obowiązek 
umożliwienia pobierania nauki w ramach alternatywy religia/etyka. Taki obowiązek nie 
dotyczy natomiast innych przedmiotów dodatkowych. „Dodatkowość” nauczania 
religii/etyki ma więc niesymetryczne znaczenie z punktu widzenia szkoły i ucznia. 

Władza publiczna ma obowiązek stworzenia warunków do nauczania 
alternatywnego religii/etyki. Obowiązku takiego nie ma po stronie uczniów. Po ich stronie 



53 

istnieje prawo (konstytucyjne) – z którego wszak nie muszą korzystać – do stworzenia im 
warunków wyboru. W konsekwencji nauczanie religii ma trzy aspekty: 

– w części dotyczącej samego istnienia możliwości nauczania religii w szkole jest 
to korelat konstytucyjnego obligatoryjnego zadania państwa wyrażonego w art. 53 ust. 4 
Konstytucji; 

– realizacja nauczania religii w szkołach następuje we współpracy ze związkami 
wyznaniowymi (kościołami). Z ich punktu widzenia jest to więc realizacja ich własnej 
misji. To zaś korzysta ze statusu gwarantowanego konstytucyjnie (art. 25 Konstytucji); 

– dla uczniów (i rodziców) natomiast możliwość wyboru uczestnictwa w nauczaniu 
religii znajduje konstytucyjne zakotwiczenie w różnych aspektach, w kilku ustępach art. 53 
Konstytucji, dotyczącego swobód wyznawania religii. 

O ile więc udział przedmiotów dodatkowych jako takich w mechanizmie liczenia 
średniej ocen nie angażuje wartości konstytucyjnych, o tyle wprowadzenie do tego 
mechanizmu oceny z religii/etyki, których nauczanie jest wyrazem konstytucyjnego 
obowiązku władzy stworzenia takiej opcji i jednocześnie przedmiotem prawa jednostki 
oraz zarazem gwarancją realizacji misji zainteresowanych kościołów – dotyka takich 
wartości. 

 
6. Konieczność przeanalizowania sprawy w całym zgłoszonym zakresie. 
We wniosku uwypuklono pierwszy i drugi aspekt nauczania religii (obowiązek 

państwa, wolność jednostki), natomiast nie rozważono sprawy z punktu widzenia aspektu 
trzeciego – realizacji nauczania jako wyrazu misji poszczególnych kościołów, które są 
równouprawnione, zgodnie z art. 25, wskazanym jako wzorzec oceny rozporządzenia. 
Podkreślić przy tym należy, że TK jest związany przedmiotem rozpoznania i wzorcami, co 
nakłada na niego obowiązek przeanalizowania sprawy w przedłożonym mu zakresie (dabo 
tibi ius). 

 
7. Religia/etyka – przedmiotami formacyjnymi. 
Nauczanie religii (podobnie zresztą jak i etyki, o czym świadczy treść podstawy 

programowej do tego ostatniego przedmiotu) nie ma charakteru neutralnego aksjologicznie 
czy ideowo. Nauczanie religii jest z natury rzeczy czym innym niż katecheza z jednej 
strony i nauczanie religioznawstwa – z drugiej. Nauczanie etyki także ma nie tylko czysto 
poznawczo-informacyjne cele (por. odpowiednie fragmenty dotyczące nauczania etyki 
– rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z 23 grudnia 2008 r. w sprawie podstawy 
programowej wychowania przedszkolnego oraz kształcenia ogólnego w poszczególnych 
typach szkół – Dz. U. z 2009 r. Nr 4, poz. 17). W obu sytuacjach chodzi więc o wpojenie 
określonych aksjologicznych wartości, wychowanie w pewnym ideowym duchu. Są to 
bowiem klasyczne przedmioty formacyjne. W moim przekonaniu, jest to sytuacja 
normalna i – poza ewentualnymi ekscesami w praktycznej realizacji – niebudząca 
zastrzeżeń konstytucyjnych dla swobody sumienia, skoro udział w nauczaniu przedmiotów 
formacyjnych jest dobrowolny. Jednakże fakt ten wymaga oceny sytuacji z punktu 
widzenia innej zasady konstytucyjnej, a mianowicie art. 25 Konstytucji 
(równouprawnienie związków wyznaniowych/kościołów). 

 
8. Nauczanie religii jako przedmiot misji kościołów/związków wyznaniowych. 
Nauczanie religii – z punktu widzenia konstytucyjnego – nie jest tylko sprawą 

jednostki urzeczywistniającej w ten sposób swą podmiotową wolność sumienia. Nauczanie 
to jest także misją poszczególnych kościołów (związków wyznaniowych), które w ten 
sposób realizują swoją obecność w życiu publicznym, do czego mają prawo i co im 
gwarantuje Konstytucja – na zasadach wskazanych w art. 25. Przepis ten przewiduje 



54 

równouprawnienie kościołów (związków wyznaniowych) – ust. 1 i bezstronność władzy 
publicznej w sprawach przekonań religijnych – ust. 2. Zaznaczyć należy, że 
„równouprawnienie” nie jest synonimem jednakowego traktowania i braku dyskryminacji 
(art. 32 Konstytucji). W sytuacji, gdy model stosunków państwo – kościoły wyklucza 
separację i oznacza jakąś postać „przyjaznego rozdziału”, tym większego znaczenia 
nabiera kwestia bezstronnego traktowania poszczególnych kościołów/związków 
wyznaniowych (art. 25 ust. 2). W warunkach przyjaznego rozdziału wyraziściej rysuje się 
problem niewystępujący przy modelu separacji, a mianowicie wpływ nierówności 
faktycznej poszczególnych związków wyznaniowych na ich równouprawnienie i stosunek 
władzy publicznej do tego typu nierówności. Skoro bowiem – w ramach przyjaznego 
rozdziału – poszczególne kościoły (związki wyznaniowe) jednak uczestniczą w życiu 
społecznym i kooperują z władzą publiczną (choćby na polu edukacyjnym, ochrony 
zabytków, uczestnictwa w kulturze itp., a więc nie tylko w zakresie nauczania religii), tym 
większego znaczenia nabiera zakaz faworyzowania i dyskryminacji. Skoro bowiem 
kościoły (związki wyznaniowe) są równouprawnione, choć nie są równe faktycznie, a 
władza z poszczególnymi jednak kooperuje, tym większe jest pole możliwości naruszenia 
bezstronności czy to przez dyskryminację, czy faworyzację różnych, ale wszak 
równouprawnionych kościołów (związków wyznaniowych) przez działania władzy 
publicznej. 

 
9. Z konstytucyjnej zasady równouprawnienia kościołów/związków wyznaniowych 

(art. 25 ust. 1) bynajmniej nie wynika: 
– obowiązek władzy publicznej pozytywnej egalitaryzacji statusów faktycznych 

związków wyznaniowych (kościołów); 
– zakaz dla związku wyznaniowego/kościoła fruktyfikacji swej dominującej 

pozycji w zakresie przewidzianego przez prawo (Konstytucję) udziału w życiu 
publicznym/społecznym. Dzięki swej pozycji faktycznej kościoły (związki religijne) 
konkurują ze sobą, prowadząc rodzaj walki aksjologicznej „o rząd dusz”; 

– nakaz wkraczania władzy publicznej we wspomnianą wyżej konkurencję między 
związkami wyznaniowymi/kościołami. Brak tu bowiem podstaw do traktowania sytuacji 
analogicznie jak powinności władzy publicznej w zakresie prawa konkurencji rynkowej 
(zwalczanie nieuczciwej konkurencji). 

Z zasady tej natomiast wynika jednak dla władzy publicznej zakaz powiększania 
(działaniem tej władzy) i tak istniejącej, z uwagi na faktyczną nierówność uczestnictwa 
związków wyznaniowych (kościołów) w życiu publicznym/społecznym, rozmiarów 
fruktyfikacji przez związki wyznaniowe (kościoły) ich wpływu. Złamanie tego zakazu jest 
naruszeniem treści art. 25 ust. 2 Konstytucji mówiącego o zasadzie bezstronności władzy 
publicznej, ponieważ w konsekwencji dochodzi tu do naruszenia przez władze art. 25 ust. 
1 – zasady równouprawnienia. 

 
10. Zaskarżony mechanizm wyliczania średniej jako umocnienie już istniejącej 

dominacji faktycznej jednego z kościołów/związków wyznaniowych. 
Nauczanie religii w szkole jest dostępne dla wszystkich związków wyznaniowych 

(kościołów), o ile jest na to zapotrzebowanie i o ile związki te podołają temu 
organizacyjnie oraz finansowo. Faktycznie dominującą pozycję ma tu Kościół katolicki, z 
racji liczby wyznawców, rozpowszechnienia w Polsce i swej pozycji organizacyjnej oraz 
finansowej. (Wedle oceny GUS – Wyznania religijne. Stowarzyszenia narodowościowe i 
etniczne w Polsce 2000-2002, Warszawa 2003, s. 14 – ok. 90,1% populacji stanowią 
katolicy, 0,42% – protestanci, 1,34 % – prawosławni). Nie ma podstaw (ze strony 
kościołów/związków wyznaniowych mniejszościowych, powołujących się na art. 25 



55 

Konstytucji) do domagania się od władzy publicznej egalitaryzacji szans w zakresie 
możliwości nauczania religii w szkołach dla wyznań mniejszościowych przez ich 
dodatkowe wspieranie (organizacyjne czy finansowe). Nie jest zatem problemem – z 
punktu widzenia zasady równouprawnienia i bezstronności kościołów/związków 
wyznaniowych – sytuacja, gdy faktycznie opcja nauczania religii w szkole oznacza 
fruktyfikację przytłaczającej dominacji nauczania religii rzymskokatolickiej. Wolno to 
wykorzystywać temu kościołowi, a nie wolno władzy publicznej temu przeszkadzać. 
Problemem jednak – z punktu widzenia równouprawnienia kościołów/związków 
wyznaniowych i bezstronności zachowania władzy publicznej – jest uczynienie stopnia 
z religii elementem średniej, wykorzystywanej jako element kwalifikacyjny w edukacji 
szkolnej (świadectwo z wyróżnieniem i jego konsekwencje dla szans edukacyjnych). 
Włączenie stopnia z religii do średniej oznacza bowiem, że kościół dominujący uzyskuje 
na skutek włączenia oceny do średniej (wystawienie oceny jest aktem administracyjnym 
mającym skutki prawne) umocnienie pozycji przez wzmocnienie prawnego statusu. A 
dodajmy, że nawet alternatywa nauczania religia/etyka notuje i tak faktyczną oraz 
statystyczną przewagę religii dominującej – por. fragmentaryczne dane przedstawione w 
piśmie Ministra Edukacji Narodowej z 3 czerwca 2009 r., a także informacja udzielona przez 
MEN w 2007 r. Fundacji Helsińskiej, gdzie podaje się, iż na 38 124 szkół 27,5 tys. 
prowadzi naukę religii, zaś 334 – naukę etyki. Religia dominująca zyskuje zatem lepszą 
pozycję oficjalną w procesie edukacyjnym (i to niezależnie od tego, czy indywidualnie 
ocena z religii jest wysoka, czy niska), jakiej nie mogą osiągnąć kościoły (związki 
wyznaniowe) mniejszościowe, które nie uczą religii w szkołach. Zaskarżone 
rozporządzenie (z punktu widzenia równouprawnienia kościołów) jest więc aktem władzy 
publicznej, który podwyższył oficjalny status nauczania religii dominującej – i tak już 
mającej przewagę liczebną z przyczyn faktycznych. Z kolei jej wyznawcy (trudno 
zakładać, że naukę religii wybiorą osoby niebędące jej wyznawcami) mają większe szanse 
(dzięki swej pilności) uczynienia spraw swej religii elementem uczestnictwa w życiu 
społecznym (wpływ na konkurs świadectw, dający lepsze szanse edukacyjne: punktacja 
świadectw z wyróżnieniem). Wyznawcy religii niedominującej, nienauczanej w szkołach, 
muszą, jeśli chcą stanąć do wyścigu o średnią, zmagać się „w innej konkurencji” – w 
zakresie etyki, a nie własnej religii, albo w ogóle zrezygnować z nauki tych formacyjnych 
przedmiotów i – ewentualnie – wybrać inny przedmiot dodatkowy. Ze strony władzy 
publicznej decyzja o wliczaniu do średniej stopnia z religii jest w tej sytuacji działaniem 
pozbawionym koniecznej cechy bezstronności: w istniejących warunkach faktycznych 
mechanizm liczenia średniej uprzywilejowuje dominujący związek wyznaniowy. 
Nauczanie religii tego właśnie dominującego związku religijnego występuje bowiem w 
wachlarzu przedmiotów dodatkowych nawet wówczas, gdy wachlarz ten jest bardzo ubogi 
(szkoły w biednych regionach). Z punktu widzenia konkurencji w walce o edukacyjny rząd 
dusz, a więc realizację misji kościoła/związku wyznaniowego – nauczanie religii 
dominującej z przyczyn faktycznych zyskuje także oficjalne imprimatur jako czynnik 
decydujący o kryterium wyznaczającym średnią, a więc i – ewentualnie – świadectwo z 
wyróżnieniem. Zasada bezstronności wymagałaby powstrzymania się przez władzę od 
działania uprzywilejowującego wyznanie dominujące faktycznie. Zasada: „Każdemu, kto 
ma, będzie dodane; a temu, kto nie ma, zabiorą nawet to, co ma” (Łk 19, 26), jest wszak 
dyrektywą postępowania w imię maksymalizacji korzyści wynikających z nierówności 
faktycznej. W warunkach dominacji faktycznej wzmacnianie środkami prawnymi 
dominanta nie jest bezstronnością. Bezstronność traktowania i równouprawnienie 
podmiotów faktycznie nierównych (a to jest przedmiotem regulacji art. 25 Konstytucji) nie 
jest wszak tym samym, co dalsza maksymalizacja korzyści z już istniejącej nierówności 
faktycznej. 



56 

 
11. Konkluzja dotycząca naruszenia art. 25 Konstytucji przez kontrolowane 

rozporządzenie. 
Niekonstytucyjność włączenia stopnia z religii do średniej nie wynika z 

ograniczenia uczniom (ich rodzicom) możliwości wyboru i decyzji przez władzę w wyniku 
tego włączenia – co wyeksponowano we wniosku o kontrolę konstytucyjności. 
Ograniczenie to – istniejące w sferze faktów – wynika z umocnienia fruktyfikacji przewagi 
faktycznej przez dominujący związek religijny (kościół), który ma lepszą pozycję, 
konkurując z innymi o formację edukacyjną. Tego rodzaju działanie wykracza poza ramy 
wyznaczone przez art. 25 ust. 1 i 2 w związku z art. 32 Konstytucji. Fruktyfikacja 
faktycznej przewagi kościoła dominującego przynosi mu – z uwagi na istniejący 
mechanizm liczenia średniej – dalsze umocnienie pozycji w zakresie konkurencji na rynku 
idei. Tę sytuację, stworzoną przez zaskarżone rozporządzenie, uważam za wyczerpującą 
znamiona naruszenia art. 25 i art. 32 Konstytucji. 

 
12. Brak podstaw do umorzenia postępowania w zakresie badania zgodności 

rozporządzenia z art. 92 ust. 1 Konstytucji. 
Przyczyną umorzenia jest wyrażony w wyroku pogląd, że we wniosku nie 

udowodniono zarzutu naruszenia art. 92 ust. 1 Konstytucji przez rozporządzenie, 
ponieważ wnioskodawcy powołują się w tym względzie na sygnalizację w sprawie o 
sygn. S 1/07, która koncentrowała się na wadliwości (blankietowość) upoważnienia do 
wydawania rozporządzeń, zawartego w art. 22 ust. 2 pkt 4 ustawy o systemie oświaty. W 
niniejszej sprawie bada się zaś konstytucyjność tylko rozporządzenia, a nie ustawy 
(gdzie znajduje się upoważnienie wykorzystane do rozporządzenia objętego kontrolą 
konstytucyjności w niniejszej sprawie). 

Artykuł 92 ust. 1 Konstytucji, formułując wymaganie, aby akt wykonawczy miał 
zakotwiczenie merytoryczne w macierzystej ustawie, może być wzorcem kontroli zarówno 
dla upoważnienia ustawowego (czy jest ono dostatecznie konkretne), jak i rozporządzenia 
– czy ma ono charakter wykonawczy materialnie, a nie tylko formalnie. Tego wyrok nie 
kwestionuje. Skoro zatem we wniosku uważa się, że sygnalizacja S 1/07 wyraża 
zastrzeżenia wnioskodawców, to znaczy, że tę argumentację wnioskodawcy „uznali za 
swoją” . W sygnalizacji tej zaś stwierdzono, że braki delegacji ustawowej powodują, iż nie 
stwarza ona podstaw jej wykorzystania w celu wydania aktu wykonawczego. Jest to wszak 
tożsame ze stwierdzeniem, że akt normatywny wydany na takiej podstawie nie ma 
charakteru wykonawczego z uwagi na brak cech dla rozporządzenia, wymaganych przez 
art. 92 ust. 1 Konstytucji. Istniejąca sytuacja została więc przez Trybunał Konstytucyjny 
błędnie zakwalifikowana jako brak uzasadnienia wniosku, podczas gdy uzasadnienie 
istniało, tyle że realizowane poprzez odesłanie. W tej sytuacji niepodjęcie merytorycznego 
rozpoznania wniosku jest niewłaściwe, a umorzenie postępowania nosi cechy déni de 
justice. 


